
दाजी

विभाजित हृदय

पूूज्य श्रीी लाालााजीी महाारााज यांं�च्याा
153 व्याा जयंंती ीनि�मि�त्त संंदे श

1, 2 आणि� 3 फेेबु्रुवाारीी 2026, काान्हाा शांं�ति� वनम््





3

प्रिय मित््राांनो,

पन्नाशीतल ेएक गृहस्थ माझ््ययासमोर यऊेन बसल.े बाह्य निकषांनसुार, प्रत्येक बाबतीत 
ते यशस्वी होते पण त््याांचे हात किंचि त थरथरत होते जेव्हा ते म्हणाले, “मला काय 
हवे आहे हे मी जाणून आहे, आणि मी काय करायला हवे, हेही मला समजते. असे 
असूनही जेव्हा तो क्षण येतो, तेव्हा मी नेमके तेच करत असतो जे पुन्हा कधीही न 
करण्याचे वचन मी स्वतः ला दिलेले असते. प्रत्येक वेळी जेव्हा मी पडतो, तेव्हा मी 
माझ््ययातील एक हिस्सा गमावतो. त्यानंतरचा पश्चात्ताप गुदमरून टाकणारा, चिरडून 
टाकणारा असतो, ती शरम जाळून टाकणारी असते आणि तरीही, त्याच वृत्तीची 
पुनरावृत्ती होते.”

तेे हिं�ंसाा, चोोरीी किं�ंवा ा दुसुऱ्यााचाा वि�श्वाासघाात यााबद्दल बोोलत नव्हतेे. तेे एकाा अशाा 
गोोष्टीीबद्दल बोोलत होोतेे जीी याापेेक्षााहीी अधि�क जि�व्हााळ्यााचीी, अधि�क चि�वट आणि� 
ति�च्याा परीीनेे अधि�क वि�नााशकाारीी होोतीी - माानवीी मनाात सतत धगधगणाारेे इच्छाा-
वाासनाा आणि� उच्च आकांं�क्षाा यांं�च्याातीील द्वंंद्व.

ही स्वीकारोक्ती अनेक रूपांमधून समोर येते : मध्यमवयीन अधिकारी, जो आपल्या 
साचेबद्ध वृत््तीींच्या  विळख्यातून स्वतः ला मुक्त करू शकत नाही; आध्यात्मिक साधक, 
जो काटेकोरपण शुद्धीकरण करतो तरीसुद्धा पुन्हा त्याच प्रवृत्ती उफाळून वर येत 

विभाजित हृदय



4

असल्याचे त्याला आढळते; आणि कुटंुबवत्सल मनुष्य, ज्याला बौद्धिकदृष्ट्या हे ज्ञात 
आहे की शाश्वत शांतीच्या बदल्यात क्षणभंगुर सुख म्हणजे एक अत्यं त नि:कृष्ट सौदा 
आहे, तरीही मोहाच्या क्षणी तो वाहवत जातो. तपशील बदलतात, तरी स्वरूप 
तेच राहते : एक विभाजित हृदय, ज्याचा एक भाग मुक्तीकडे ओढत असतो, तर 
दसुरा बंधनाकडे.

आंतरिक विभाजन
जेव्हा एखादी व्यक्ती म्हणते, “माझ््ययातील एका भागाला मुक्तीची आस आहे तर 
दसुरा भाग इच्छेच्या मागे जाऊ पाहत आहे” तेव्हा याचा अर््थ काय होतो? याचा 
अर््थ असा की हृदयाने अजून कोणताही निर््णय घेतलेला नाही; किमान, त्याने ठाम 
निर््णय घेतलेला नाही. मुक्तीची आकांक्षा जितकी खरी आहे, तितकीच इच्छा-
वासनांची ओढही. या दोन्ही गोष्टी एकाच वेळी अस्तित्वात आहेत आणि जोपर्यंत, 
अंतरी एक निर््णणायक निग्रह होत नाही, तोपर्यंत संघर््षषाच्या  क्षणी, जी प्रेरणा अधिक 
प्रबळ असते, तिचाच विजय होतो.

हा संघर््ष , प्रेय आणि श्रेय म्हणजेच सखुकारक आणि श्रेयस्कर यांच्यातील आहे, असा 
संघर््ष  जो वैदिक काळापासून ठळकपणे मांडला गेला आहे. जेव्हा मन दभंुगलेले 
असत,े तवे्हा ती आंतरिक आर््त साद ईश्वरापर्यंत पोहचण्याकरिता आवश्यक असलले्या 
अनुनादाचा तिच्यात अभाव असतो, कारण हृदयाचा अर््धधा भाग अजूनही किनाऱ््ययाला 
कवटाळून बसलेला असतो.

अनके साधक इथचे अडकलल ेआढळतात. ते ध्यान करतात, संध्याकाळचे शुध््ददीकरण 
करतात आणि दहाव्या सतू्राचे पालन करतात - रात्री झोपताना ईश्वराला समक्ष मानून, 
घडलेल्या चुकांबद्दल पश्चात्तापपूर््वक क्षमायाचना करतात व त्याच चुका पुन:पुन्हा न 
करण्याचे वचन देतात. आणि तरीही, ते वचन मोडले जात असते. मोडलेले प्रत्येक 
वचन एक किं मत वसूल करते - आत्मविश्वास कमी होतो, इच्छाशक्ती कमकुवत 
होते आणि सूक्ष्म नैराश्य स्थिरावू लागते, अशी भावना निर््ममाण होते की कदाचित, 
मुक्ती ही इतरांकरिता असेलही, पण त््याांच्याकरिता ती नाही.



उच्च स्वभााव नि�म्न स्वभााव 

संंयम
दयााळूूपणाा

सत्य
शिस्त

शाश्वताविषयी 
प्रेम

आवेग
हाव

फसवणूक
उपभोगी वृत्ती
नश्वराविषयी 
आसक्ती

दोोन लांं�डगेे :
वि�भााजि�त हृदय

ज्याला तुम्ही खाऊ 
घालता, 

तेच जिंकते.
पोषण

यांच्या द्वार:
ध्याान,

शुुद्धीीकरण, 
स्मरण 

पोषण
यांच्या द्वार:
उपभोोगीी वृृत्तीी,

कल्पनाा,
आतुुरताा-अपेेक्षाा 

5

काय चुकले आहे?

दोन लांडगे
अनेक संस्कृ तीमंध्ये, मानवी हृदयात राहणाऱ््यया दोन लांडग््याांबद्दलची एक जुनी 
बोधकथा आहे. एक लांडगा आपल्या उच्च स्वभावाचे प्रतिनिधित्व करतो - सं यम, 
दयाळूपणा, सत्य, शिस्त आणि जे शाश्वत आहे त्याविषयी प्रेम. दसुरा लांडगा 
आपल्या निम्न स्वभावाचे प्रतिनिधित्व करतो - आवेग, हाव, फसवणूक, उपभोगी 
वृत्ती आणि जे नश्वर आहे त्याविषयी आसक्ती.

एक तरुण आपल्या वडीलधाऱ््यया व्यक्तीला विचारतो, “कोणता लांडगा जिंकतो?” 
वडीलधारी व्यक्ती उत्तर देते, “ज्याला तू खाऊ घालतोस.”



6

यातील शिकवण साधी आहे, परंत ुतिची अमंलबजावणी मात्र साधी नाही. जो साधक 
चिवट इच्छेशी झुंजत राहतो, तो प्रत्यक्षात दोन्ही लांडग््याांना खाऊ घालत असतो. 
सकाळच्या ध्यानामध्ये, उच्च लांडग्याला त्याचा वाटा मिळतो आणि संध्याकाळच्या 
शधु््ददीकरणामध्ये तो उच्च लाडंगा अधिक बळकट होतो. स्पष्टतचे्या आणि निग्रहाच्या 
क्षणांमध्ये, उच्च लांडगा पुष्ट होतो.

मग एखादा असा क्षोभक विचार यतेो आणि तो निम्न लाडंगा, ज्यालासधु््ददा उपभोग, 
कल्पना व आतुरता-अपेक्षा यांच्या चोरट्या आनंदातून पुष्ट केले गेले आहे, तो 
स्वत:च्या ताकदीनिशी उभा राहतो. आणि संघर््षषाच्या  त्या क्षणी, जो लांडगा अधिक 
बलवान असेल, तोच जिंकतो. समस्या ही नाही की साधकाचा स्वभाव निम्न आहे, 
तो सर््वाांचाच असतो. समस्या ही आहे की दोन्ही लांडग््याांचे पोषण इतके सं तुलित 
राहिले आहे, ज्यायोगे दोन्ही लांडगे जिवं त आणि तितकेच प्रबळ राहिले आहेत. 
हे युद्ध सुरूच राहते, कारण कोणतीही एक बाजू, निर््णणायकपणे, कमकुवत होऊ 
दिलेली नाही.

केवळ शधु््ददीकरण करण परेुस ेका नाही?
हार््टफलनसची शुद्धीकरण प्रक्रिया गहन आहे. जसजसे दर संध्याकाळी साधक 
शुध््ददीकरण-प्रक्रिया करण्यास बसतो व दिवसभरातील गंुतागंुत आणि अशुद्धता 
पाठीमागून बाहेर पडत आहे व समोरून दिव्य प्रकाश आत येत आहे अशी कल्पना 
करतो, तसतसे ठसे निघून जातात आणि संप ूर््ण संर चना हलकी होते. मुक्ती निकट 
यऊे लागत.े आणि तरीही काही साधक अस ेसागंतात की अनके वर््षाांच्या काटेकोरपण 
केलेल्या शुध््ददीकरणानंतरही, विशिष्ट प्रवृत्ती चिवटपणे रुतलेल्याच राहतात. त््याांच्या 
इच्छा-वासना परतनू यतेात, कधीकधी तर परू्वीपके्षाही जास्त तीव्रतनेे, आणि त्यामुळेच 
वृत्ती तशीच राहते. का?

याचे कारण अस ेकी शुद्धीकरण तचे काढून टाकत ेजे सोडून देण्यास हृदय तयार असत.े 
जेव्हा एखादी प्रवृत्ती गुप्तपणे खोलवर जपली जाते, जेव्हा मनाचा एखादा कोपरा, 
छुप्या आसक्तीने तिला कवटाळून बसतो, तेव्हा शुद्धीकरणामध्ये अवरोध उद्भवतो. 



7

तंत्र त्याच्या परीने कार््य करत राहते. ते खोलवर रुतलेले मूळ त्या ओळखीद्वारच 
संरक्षि त राहते.

जेव्हा साधक त्याच वृत्तीला पुन्हा एकदा बळी पडल्यानंतर संध्याकाळी शुद्धीकरण 
करतो, तेव्हा नेमके काय घडते ते पाहा. मनाला पश्चात्ताप होतो, हृदयाला खंत 
वाटते, क्षमायाचनेकरिता प्रार््थना केली जाते आणि एक वचन दिले जाते. वास्तवात, 
प्रश्न असा आहे : ते वचन किती अस्सल आहे?

प्रार््थना - उपचार की अतंरीचा भाव?
एखादी गोष्ट हवी असण्याची इच्छा करणे आणि ती प्रत्यक्षात हवी असणे यांत 
जमीन-अस्मानाचा फरक आहे. एखादा साधक, जो चिवट इच्छेने त्रस्त असतो, 
त्याला खरोखरीच मुक्तीची आस असू शकते. पश्चात्तापाच्या क्षणी, ती आस तीव्र 
असते. प्रार््थनेच्या वेळी ती आकांक्षा खरी वाटते. ध्यानाच्या शांततेत, ती मुक्ती 
अगदी दृष्टिपथात आली आहे असे वाटते.

मग तो क्षोभक क्षण येतो. अशी एखादी परिस्थिती उद्भवते आणि चेतासंस्थेत जुनी 
प्रवृत्ती पेटून उठते, ज्यातून बरेचदा, सुप्त मनात खोलवर गाडल्या गेलेल्या प्रतिक्रिया 
उमटतात. अचानक, काहीतरी उच्च प्राप्त करण्याची ती आकांक्षा संप ूर््णपणे विरून 
जाते. जे उरते, ती इच्छेची स्वाभाविक ओढ असते आणि त्या क्षणी साधकाला हे 
उलगडते की त्या आकांक्षेची मुळे, खरोखर, किती उथळ, वरवरची होती!

एखादी गोष्ट हवी असण्याची इच्छा करणे आणि ती प्रत्यक्षात हवी 
असणे यांत जमीन-अस्मानाचा फरक आहे. एखादा साधक, जो 
चिवट इच्छेने त्रस्त असतो, त्याला खरोखरीच मुक्तीची आस असू 
शकत.े पश्चात्तापाच्या क्षणी, ती आस तीव्र असत.े प्रार््थनेच्या वळेी ती 
आकांक्षा खरी वाटत.े ध्यानाच्या शातंतते, ती मुक्ती अगदी दृष्टिपथात 
आली आहे असे वाटते.



8

ही दांभिकता नव्हे तर हा मनुष्यस्वभाव आहे. समस्या ही नाही की मुक्तीची आस 
असल्याचा आपण आव आणतो. समस्या ही आहे की आपण अजूनही अशा तोडीची 
तीव्र आकांक्षा विकसित करू शकलो नाही, जी संघर््षषाच्या  क्षणीही तगून राहील. 
प्रार््थना खरी आहे परंतु ती हृदयपूर््वक नाही.

व्यापारी आणि साधू
एक परंपरागत कथा हे तत्त्व चांगल्या प्रकारे स्पष्ट करते. एक व्यापारी, जो आपल्या 
ग्राहकांना फसवणे थांबवू शकत नसल्यामुळे त्रस्त होता, एका साधूकडे आला.
तो म्हणाला, “मला माहीत आहे की हे चुकीचे आहे. दररोज संध्याकाळी मी 
प्रामाणिकपणाची शपथ घेतो, तरीही दररोज सकाळी, मी स्वतः ला पुन्हा खोटेपणाने 
वागताना पाहतो. माझे काय चुकते आहे?”
साधूने विचारल, “जेव्हा तू संध्याकाळी शपथ घेतोस, तेव्हा तुला खरोखरीच 
प्रामाणिक व्हावे असे वाटते का?”
व्यापारी म्हणाला, “होय, अगदी पूर््णपणे!”

“आणि जेव्हा सकाळ होते आणि एखादा ग्राहक तुझ््ययासमोर उभा असतो, तेव्हाही 
तुला प्रामाणिक राहावेसे वाटते का?”
व्यापारी क्षणभर थाबंला आणि म्हणाला, “त्या क्षणी मला विक्री अधिक हवीहवीशी 
वाटते.”
साधू म्हणाला, “मग तुझी संध्याकाळची शपथ एक माणूस घेत आहे आणि तुझी 
सकाळची निवड कोणी दसुराच करत आहे. जोपर्यंत ते दोघे एकच माणूस बनत 
नाहीत, तोपर्यंत तुझी शपथ अशीच मोडत राहील.”

व्यापाऱ््ययाने विचारले की त््याांना एक कसे करावे?
साधूने उत्तर दिले, “तुला त्या विक्रीपेक्षाही अधिक मोलाचे काय वाटते, याचा शोध 
घ्यावा लागेल. जेव्हा तुला ते सापडेल, तेव्हा खोटेपणा स्वत:हूनच थांबेल.”



9

इच्छाशक्तीचा क्षय

वारंवार येणाऱ््यया अपयशामागे एक यांत्रिक तत्त्व कार््यरत असते. प्रत्येक पडझड 
संर चनेला, पढुच्या परीक्षेकरिता अधिक कमकुवत करत.े विशिष्ट भार सहन करण्याच्या 
क्षमतनुेसार बांधकाम केललेा पलू एखाद्या वळेी थोडा जास्त भार सहन करू शकतो, 
परंतु जर असे वारंवार घडले, तर त्या पुलाला सूक्ष्म तडे जातात. जरी तो पूल भक्कम 
दिसत असला तरी आतून तो कमकुवत झालेला असतो. शेवटी, किरकोळ जास्त 
वाटणारे वजनही पूल कोलमडून पडण्यास कारणीभूत ठरते.

इच्छाशक्तीदेखील त्याचप्रमाण ेकार््य करत.े प्रत्येक वळेी, जेव्हा तिला डावलले जाते, 
प्रत्येक वेळी, जेव्हा उच्च अंतर््मनाचा स्पष्ट निर््णय इच्छा-वासनांच्या उसळत्या लाटेत 
बाजूला सारला जातो, तेव्हा कुठेतरी तडा जातो. हा तडा जरी अदृश्य असला, तरी 
हानी वाढत जाते.

म्हणूनच, वारंवार अध:पतन होत असलले साधक, अनेकदा असे सांगतात की 
त््याांनी सुरुवात केली त्यापेक्षाही आता त््याांना अधिक कमकुवत झाल्यासारखे वाटते. 
त््याांना अपेक्षा होती की साधनेने ते अधिक मजबूत होतील परंतु वारंवार मोडलेल्या 
वचनामुंळे त््याांच्या इच्छाशक्तीचा पायाच खचतो. यावरील उपाय म्हणजे इच्छाशक्तीचा 
कस लावण्याचे टाळणे नव्हे, तर तिला अपयशाच्या सापळ््ययात अडकण्यापासून 
रोखणे होय.

प्रामाणिक मूल्यमापन
रूपांतरणाचा आरंभ हृदयाच्या वास्तविक स्थितीबद्दलच्या कठोर प्रामाणिकपणातून 
होतो. आपल्यापैकी बहुतेक जण मुक्तीच्या प्रति आपल्या वचनबद्धतेचा अवास्तव 
अंदाज लावतात आणि आपल्या वृत््तीीं बद्दलच्या आसक्तीला कमी लेखतात. याच 
चुकीच्या मूल्यमापनामुळे अशी वचने दिली जातात जी पाळली जाऊ शकत नाहीत, 
ज्यामुळेच यापूर्वी स्पष्ट केल्यानुसार, इच्छाशक्तीचा क्षय होतो. 



10

प्रामाणिक मूल्यमापन म्हणजे काय ? तर, याचा अन्वयार््थ म्हणजे कोणतीही शरम 
न बाळगता किंव ा स्वतः चा बचाव न करता, आपल्या ओढीचे वास्तविक प्रमाण 
मान्य करणे. 1 ते 10 च्या मोजपट्टीवर, तुमची मुक्तीविषयीची आस केवढी आहे? 
आणि त्याच मोजमापाने, तुमच्या जुन्या प्रवृत्तीतून लाभणाऱ््यया सुखाची तुमची हाव 
केवढी आहे?

अनेकांकरिता, याचे प्रामाणिक उत्तर नमवणारे असते. कदाचित मुक्तीची आस 5 
किंव ा 6 तर जुन्या प्रवृत््तीीं ची ओढ 8 किंव ा 9 असे प्रमाण असू शकते. हे पाहता, 
कोणत्याही संघर््षषा चा निकाल उघड आहे. मात्र, यामुळे खचून जाण्याचे काहीच 
कारण नाही; उलट हीच वेळ आहे रणनीती आखण्याची. जर तुमची मुक्तीची 
आकांक्षा तुमच्या इच्छेच्या ओढीपेक्षा कमकुवत असेल, तर आधी त्या आकांक्षेवर 
काम करा. सध्याचे प्रमाण ज्याचे समर््थन करू शकत नाही, अशी वचने देत राहू 
नका, ज््याांचे पालन करणे झेपणार नाही. त्याऐवजी, केवळ ते प्रमाण बदलण्यावर 
लक्ष केें द्रित करा.

तळमळ कशामुळे वाढत?े
ईश्वरासाठीची ओढ, तळमळ ही इच्छाशक्तीच्या जोरावर वाढत नाही; ती सान्निध्याने 
आणि त्या सान्निध्यामुळे होणाऱ््यया तल्लीनतेने वाढते. 

जेव्हा आपण ध्यानाला बसतो तेव्हा आपल्या जाणिवेच्या पलीकडे काहीतरी घडत 
असते. आपल्या संर चनेला दिव्य संप्रे षण, प्राणाहुती प्राप्त होते आणि त्यायोगे जी 
स्थिती प्रक्षेपित होत असत ेत्यातील काही अंश आपल हृदय शोषनू घते.े कालातंरान,े 
या निरंतर सान्निध्यामुळे एक नवीन मूलभूत स्तर, उंचावलेली सामान्य स्थिती आणि 
काय शक्य आहे, याची एक नवीन जाणीव निर््ममाण होते.

म्हणूनच सत्सं ग, सत्याचा सं ग, यावर जोर दिला जातो. एका सद्गुरुुंच्या किंव ा ज्याची 
तळमळ परू््णत्वास पोहचली आहे, अशा समर््पपित प्रशिक्षकाच्या उपस्थितीत, आपल्या 
हृदयात काहीतरी जागृत होऊ लागते. त््याांच्या उच्च ध्येयाच्या लहरीशंी एक अनुनाद 
निर््ममाण होतो आणि आपल्या स्वतः च्या लहरीची पातळी बदलू लागते.



11

त्याचप्रमाणे, ज््याांनी हा प्रवास केला आहे त््याांचे शब्द वाचण्यात, आपल्या वृत्ती-
प्रवतृ््तीींच्या  पल्याड काय आहे याच्या चिंतनात व स्वतः वरील लक्ष हटवनू सवेाकार््ययात 
समय व्यतीत करण;े या सर््व गोष्टी उच्च लांडग्याला पषु्ट करतात तर निम्न लांडग्याला 
कमी लक्ष मिळते. 

हा बदल हळूहळू होतो, जेणेकरून एक दिवस अचानक आपल्या लक्षात येते की 
सकाळी दसुऱ््ययाशी होणारा वाद आता वेगळा वाटतो. ती प्रतिक्रियात्मक जुनी ओढ, 
कदाचित, अजूनही तिथे असू शकते, परंतु आणखीही काहीतरी तिथे आहे - असे 
काहीतरी जे पूर्वी नव्हते किंव ा अस्तित्त्वात होते पण कमकुवत होते. प्रमाण बदलले 
आहे.

आर््ततचेी आंतरिक साद
बाबूजी महाराज यांनी एकदा असे नमूद केले होते की ईश्वराबद्दलची तळमळ जर 
भौतिक वस््तूूंच्या तळमळीइतकीच तीव्र असती, तर साक्षात्कार क्षणार््धधात झाला असता.

याचा अर््थ काय आहे ते समजून घेऊया. जेव्हा एखादी प्रबळ इच्छा निर््ममाण होते, 
तेव्हा ती आपल्या संप ूर््ण संर चनेला व्यापून टाकते. विचार, भावना, शरीर आणि 
इच्छाशक्ती हे सर््व त्याच्या पूर््ततेसाठी एकवटतात. अवरोध कोलमडून पडतो कारण 
त्या प्रबळ इच्छेला विरोध करू शकेल, अशा तोडीची कोणतीही ताकद तिथे नसते. 
जर मुक्तीची इच्छा ही तितकीच सर््वसमावेशक असती तर काय झाले असते? तिला 
क्षुल्लक इच्छेशी लढा देण्याची गरजच भासली नसती, कारण तिने तिला सहजपणे 

जेव्हा आपण ध्यानाला बसतो तवे्हा आपल्या जाणिवचे्या पलीकडे 
काहीतरी घडत असते. आपल्या संर चनेला दिव्य संप्रे षण, 
प्राणाहुती प्राप्त होते आणि त्यायोगे जी स्थिती प्रक्षेपित होत 
असत ेत्यातील काही अशं आपल ेहृदय शोषनू घते.े कालांतरान,े 
या निरंतर सान्निध्यामुळे एक नवीन मूलभूत स्तर, उंचावलेली 
सामान्य स्थिती आणि काय शक्य आहे, याची एक नवीन 
जाणीव निर््ममाण होते.



12

स्वतः मध्ये सामावून घेतले असते. ज्याप्रमाणे मोठी नदी लहान प्रवाहाला स्वतः मध्ये 
सामावून घेते, त्याचप्रमाणे मोठा प्रवाह सर््व प्रवाहांना एकाच दिशेने वाहून नेतो.

याच कारणामुळे, जी प्रार््थना हृदयातून आलेली नसते, ती आपल्यात बदल घडवू 
शकत नाही. म्हणूनच वरवरच्या पश्चात्तापाने, खोलवर रुजलेल्या वृत्ती-प्रवृत््तीींवर  
काहीही परिणाम होत नाही. त््याांच्या तीव्रतेमध्ये विसं गती असते : मुक्तीची ओढ, 
तळमळ ही एका मेणबत्तीच्या ज्योतीसारखी असते, तर एखाद्या सवयीची ओढ 
एखाद्या मोठ्या शेकोटीसारखी असते. जोपर्यंत हे प्रमाण बदलत नाही, तोपर्यंत 
निकाल हा आधीच ठरलेला असतो.

कोश आणि फुलपाखरू
एकदा एका माणसाची नजर एका कोशावर पडली ज्यातून एक फुलपाखरू बाहेर 
पडण्यास धडपडत होते. कोशाचे छिद्र अतिशय लहान होते आणि फुलपाखरू 
तासनतास बाहेर येण्यासाठी झगडत होते. त्या माणसाला दया आली, त्याने कात्री 
घेतली आणि कोशाचे छिद्र पटकन कातरून मोठे केले. त्यामुळे फुलपाखरू सहज 
बाहेर आले खरे, पण त्याचे शरीर सुजलेले होते आणि पंख असे सुकून, आक्रसून 
गेले होते की त्यामुळे ते कधीच उडू शकणार नव्हते.

गोष्टीतील या माणसाला हे उमजले नाही की त्या लहानशा छिद्रातून बाहेर 
पडण्यासाठीची धडपड म्हणजे निसर््गगाची रीत होती; ज्यायोगे फुलपाखराच्या 
शरीरातील द्रव त्याच्या पंखांमध्ये ढकलला जावा. ती तथाकथित अडचण, जी निष्ठूर  
वाटत होती, ती प्रत्यक्षात फुलपाखरामध्ये उडण्याची क्षमता विकसित करण्यासाठी 
अनिवार््य होती. त्याचप्रमाणे, जो साधक ईश्वराकडे आपल्या आध्यात्मिक प्रवासातील 
संघर््ष  दरू करण्याची याचना करतो, तो कदाचित सुकून, आक्रसून गेलेले पंख घेऊन 
बाहेर पडण्याची मागणी करत असावा.

अनके साधक त््याांच्या प्रवतृ््तीींप ासनू मुक्ती मिळावी म्हणनू प्रार््थना करतात. त ेईश्वराकडे 
याचना करतात की त््याांच्या इच्छा-वासना काढून टाकून त््याांची इच्छाशक्ती बळकट 



कोोश व फुुलपााखरू 
अडचणीीमाागीील उदे्देश

अडचणी दरू केल्या.  
क्षमता खुं टली.

धडपड पं खांमध्ये द्रव ढकलते.
झेप घेण्यास सक्षम करते.

संघर््ष
(विकासाकरिता अनिवार््य)

शॉॉर्टटकट
(सुुकलेेलेे, आक्रसलेलेे पंं ख)

13

करावी, ज्यायोगे मार््ग सोपा व्हावा, परंतु बहुधा काहीही घडताना दिसत नाही. 
इच्छा- वासना तशाच राहतात, इच्छाशक्ती कमकुवतच राहत ेआणि मार््गही कठीणच 
राहतो. यामुळे काही साधक साशंक  होतात आणि त््याांचा विश्वास डळमळीत होतो. 
त््याांना वाटत ेकी ईश्वर ऐकत नाही, ईश्वराला काळजीच नाही किंव ा ईश्वर अस्तित्वातच 
नाही... पण येथे दसुरी एक शक्यता आहे.

जर ईश्वराचा प्रतिसाद म्हणजे तो संघर््ष च परिवर््तनासाठी उपयोगात आणण ेहा असले 
तर? संघर््ष  हेच ते साधन असेल ज्याद्वार साधक मुक्तीसाठी आवश्यक असलेली ती 
खरी ताकद विकसित करत असतो, असे असेल तर? पर््ययायाचा विचार करा. जर 
विनवणी केल्यावर ईश्वराने प्रत्येक त्रासदायक प्रवृत्ती काढून टाकली, तर साधक 
आध्यात्मिकदृष्ट्या कायमचा बाल्यावस्थेतच राहील. खऱ््यया मुक्तीकरिता गरजेची 
आंतरिक स्नायूं ची ताकद, साधक कधीच विकसित करू शकणार नाहीत. त ेप्रत्यक्षात 



खंत 
(भूतकाळाकडे नजर)

पश्चाात्तााप
(अस्ति�त्त्वाानेे घेेतलेेलेे वळण)

खंत विरुद्ध पश्चात्ताप : परिवर््तनाचे विश्लेषण

अहं-केें द्रितता. “मी ते करायला नको होते.”
शरमेेचेे वेेटोोळेे. भाावनि�क वि�ळखाा.

पूूर्णण प्राामााणि�कपणाा. “मीी याा माार्गाा�नेे पुुढेे जााऊ 
शकत नााहीी. माार्गग दााखवाा.”

आधीी आणि� नंं तर. पुुढचेे वळण. 

मुक्त न होताच, मुक्त होतील. संघर््ष  हा ईश्वराच्या उदासीनतेचा पुरावा नव्हे; तो 
अभ्यासक्रम आहे.

खऱ््यया पश्चात्तापाचा क्षण
खंत आणि पश्चात्ताप यांमध्ये फरक आहे. खंत म्हणते, “मी ते केले नसते तर बरे 
झाले असते. मला त्याबद्दल खेद वाटतो, आणि पुढच्या वेळी मी अधिक चांगले 
वागण्याचा प्रयत्न करीन.” पश्चात्ताप म्हणतो, “मी काय करत आलो आहे ते मी 
जाणतो, त्याची काय किं मत मोजावी लागते, तेही मी जाणतो; आणि आता यापुढे 
मी याप्रकारे वागू शकत नाही, हे मला उमजते. माझ््यया अंतरी, आत्ता, या क्षणी 
काहीतरी बदलत आहे आणि मी एका वेगळ््यया दिशेला वळत आहे.”

खंत ही भावनिक असते आणि बऱ््ययाचदा ती अपराधीपणा आणि शरमेच्या जड 
होत जाणाऱ््यया ओझ््ययाशी सं बंधि त असत,े याउलट पश्चात्ताप हा अस्तित्वाशी निगडित 
असतो. खंत ही जाणिवेच्या पातळीवर येतजात असली तरी आपल्या सुप्त वृत््तीींवर  
तिचा पगडा राहतोच. याउलट, पश्चात्ताप हा परू्वी आणि नंतर अशी स्पष्ट रेषा ओढतो 
आणि जुन्या वृत््तीींन ा मोडून काढण्यासाठी कृतीची मागणी करतो.



15

बाबूजी महाराजांचे दहावे सूत्र1 केवळ खंत नव्हे, तर खऱ््यया पश्चात्तापाचे आवाहन 
करते. बाबूजी ंनी स्पष्ट केलेला शरणागतीचा मनोभाव हा आत्मदया किंव ा दुः खाचा 
भाव नाही, तर ईश्वरासमक्ष बालसुलभ निरागसतेचा मनोभाव होय, जिथे काहीही 
लपवले जात नाही किंव ा स्वतः च्या चुकांचे समर््थन केले जात नाही, तर केवळ 
हृदयाची वास्तविक स्थिती मांडली जाते व मदतीची याचना केली जाते.

जेव्हा पश्चात्ताप खरा असतो, तेव्हा तो अशी वचने देत नाही जी पाळली जाऊ 
शकणार नाहीत. त्याऐवजी तो म्हणतो, “मी हा असा आहे. मी हेच करत आलो 
आहे. मी हे थांबवू शकेन की नाही हे मला माहीत नाही, पण मला हे माहीत आहे 
की मला हे थांबवण्याची इच्छा आहे. कृपया मला साहाय्य करा.” अशी प्रार््थना 
आपल्या जुन्या वृत्ती आणि प्रवृत््तीींप ेक्षाही खोलवर पोहचते. असा प्रामाणिकपणा 
त्या ईश्वरी कृपेचा मार््ग खुला करतो, जिथे प्रयत्न अपुरे पडतात..

आपल्या प्रवतृ््तीींन ा काय हव ेअसते?
एक रहस्य आहे, जे इच््छाांशी असलेले आपले नाते त्वरित बदलून टाकते. आपल्या 
प्रवत््तीींन ा जे वरकरणी हवेसे वाटते ते नको असते, तर त्या प्रत्यक्षात काहीतरी 
खोलवर असलेल्या गोष्टीकडे निर्देश करत असतात. शारीरिक सुखाची ओढ ही 
मुळात मीलनाची ओढ असत.े क्षणिक समाधानासाठीची अस्वस्थ धडपड ही मुळात 
शाश्वत तृप्तीचा शोध असते. नश्वर गोष््टीीं शी असलेली आसक्ती ही मुळात जे शाश्वत 
आहे, त्याला धरून ठेवण्याची धडपड असते. या प्रवृत्ती जे शोधत आहेत ते चुकीचे 
नसते; तर त्या जिथे शोधत आहेत ती जागा चुकीची असते.

जेव्हा हे उमजते, तेव्हा आपल्या प्रवृत््तीीं शी युद्ध करण्याऐवजी त््याांना करुणेने सामोरे 
जाता यते.े “तमु्ही काय शोधण्याचा प्रयत्न करत आहात हे मी जाणतो. तमु्ही जे शोधत 
आहात ते येथे नाही, पण ते कोठे आहे हे मला माहीत आहे. माझ््ययासोबत चला.”

1 राम चंद्र , 2019. सहजमार््गगाच्या दहा सूत््राांवरील भाष्य. श्री राम चंद्र  मिशन, भारत. 



16

हा प्रतिसाद एखाद्या प्रवतृ्तीशी लढण्यापके्षा, किंव ा तिचे अस्तित्व दडपण्यापके्षा किंव ा 
नाकारण्यापक्षाही वगेळा आहे. लढण्यामुळे दोन्ही बाजू केवळ अधिक प्रबळ होतात, 
आणि नाकारल्यामुळे ती सुप्त मनात खदखदत राहते, जिथून ती पुन:पुन्हा उसळी 
मारून वर येऊ शकते. याउलट, त्या प्रवृत्तीवर प्रकाश टाकल्याने, तिच्या मुळाशी 
असलेले अज्ञान विरून जाते.

अस ेवळण जे सर््वकाही बदलनू टाकते
प्रवासात एका ठराविक टप्प्यावर काहीतरी बदलते. तो काही नाट्यमय बदल नसतो 
आणि त्यात कोणताही गाजावाजा नसतो. अनकेदा, आपल्या त ेत्वरित लक्षातही यते 
नाही, परंतु आपल्या गुरुत्वाकर््षणाचे केें द्र बदलते. त्यापूर्वी हृदय सुखाकडे झुकलेले 
असते आणि अधूनमधून मुक्तीकडे नजर टाकत असते. आता ते हृदय मुक्तीकडे 
झुकलेले असते आणि अधूनमधून जुनी प्रवृत्ती मागे ओढू पाहते. ही ओढ सुरूच 
राहते, पण दिशा बदललेली असते.

हा बदल जबरदस्तीन घडवनू आणता यते नाही, पण आपण त्यासाठी तयारी करू 
शकतो. नाव चालवण्यास शिकणारा माणसू, सोसाट्याचा वारा आणि आदळणाऱ््यया 
लाटामुंळे, नवशिक्या माणसाची नाव उलटून बुडेलही, परंत ुकालातंरान,े सातत्यपरू््ण 
सरावान,े कोणत्याही हवामानात नाव चालवण्यात तो निपणु होईल. त्याचप्रमाणे आपली 
साधना - रोजचे शुध््ददीकरण, रोजचे ध्यान, प्रामाणिक मूल्यमापन, पनु:पुन्हा खाली 
पडण्यातनू जमा झाललेे परिणाम आणि आपल्या जुन्या वतृ्ती-प्रवतृ््तीींच्या  पल्याड जे 
आहे, त्याच्याशी वाढत जाणारी जवळीक, आपल्याला पढुच्या प्रवासासाठी तयार करत.े 
त्यानंतर, ईश्वरकपने ेतो बदल स्वत:च, योग्य वळेी घडतो, जेव्हा हृदय तयार असत.े

त्याच्यासाठी जो सतत पडत आहे
जर तुम्ही हे वाचत असाल आणि तुम्हाला स्वतः चा संघर््ष  यात दिसत असेल, तर 
हे जाणून घ्या की तुमचे खाली पडणे वाया गेलेले नाही. प्रत्येक पडझडीने तुम्हाला 
अनुभतूीचा ठेवा दिला आहे आणि प्रत्येक वळेी सावरण्यातनू काहीतरी नवीन घडवल 
आहे. तुम्हाला याचे ओझे वाटते ही वस्तुस्थितीच सूचित करते की तुमच्यात असे 
काहीतरी आहे, ज्याने अजून हार मानलेली नाही.



17

आता गरज आहे ती त्याच प्रकारच्या अधिक प्रयत््नाांची नाही, तर इच्छेच्या गुणवत्तेत 
बदल करण्याची. येथे काही सूचना आहेत :

अशी वचन ेदेण ेथाबंवा जी तमु्ही पाळू शकत नाही. त्याऐवजी, एक प्रामाणिक मूल्यमापन 
करा : तमु्हाला प्रत्यक्षात मुक्ती केवढी हवी आहे? त्याचे मोजमाप तमुच्या इच्छा- 
वासनांच्या वतृ्तीप्रवतृ््तीींक डे तमुची ओढ किती प्रबळ आहे, यावरून ठरवा. वास्तविक 
राहा, निर््भभिड व्हा आणि या दोन्ही परस्परविरोधी ओढी ंच्या तीव्रतलेा जाणनू घ्या.

त्यानं तर स्वतः ला विचारा, “या दोन््हीीं मधील प्रमाण कसे बदलता येईल?” हे 
इच्छाशक्तीने किंव ा नैतिक धडपडीने घडणार नाही; तर ते मोठ्या भुकेला शमवून 
आणि लहान भुकेला उपाशी ठेवून घडेल. हे साध्य होईल जेव्हा तुम्ही स्वतः ला 
अशा प्राणाहुतीसमोर समर््पपित कराल जी खोलवरची ओढ, तळमळ जागृत करते, 
आणि अशा लोकांच्या सान्निध्यात राहाल ज््याांची दिशा तुम्हाला तुमच्या स्वतः च्या 
सर्वोच्च शक्यतेची आठवण करून देते.

वचन जे पाळण्यायोग्य आहे 
एक वचन आहे जे पाळण्यायोग्य आहे - प्रयत्न करत राहण्याचे वचन. प्रत्येक वेळी 
यशस्वी होण्याचे वचन देण्यात काहीच अर््थ नाही, कारण त्याची हमी देणे मानवी 
मर््ययादेच्या पलीकडे आहे. प्रयत्न करत राहणे, पडलो तरी पुन्हा उठत राहणे आणि 
हृदयाला, जे सर्वोच्च आहे त्याकडे वळवत राहण, हे मात्र परू््णपण आपल्या हाती आहे.

ईश्वरी शक्ती तमुच्या प्रगतीच ेमोजमाप अपयशाच्या अनुपस्थितीवरून करत नाही तर 
तुमच्या धडपडीच्या सातत्यावरून करते. जो साधक हजार वेळा पडतो आणि एक 
हजार एक वेळा पुन्हा उठून उभा राहतो, त्याने एक महत्त्वाची गोष्ट सिद्ध केलेली 
असते, त्याने मार््ग सोडून देण्यास नकार दिलेला असतो. हा नकार, स्वतः च, एक 
विजय आहे आणि हे सातत्य, ही चिकाटी स्वतः च एक परिवर््तन आहे. कालांतराने, 
जे जिद्दीने, तर कधीकधी यंत्रव त प्रयास म्हणून सुरू झाले होते, त्यात परिपक्वता येते 
व त्याचे स्वाभाविक प्रवृत्तीत - तळमळीत रूपांतर होते. पूर्वी जो संघर््ष  होता, तो 
एक सहज प्रवाह बनतो आणि जे विभागलेले होते, ते आता संप ूर््ण बनते.



18

हे विभाजित हृदय कायम असेच दभंुगलेले राहत नाही. 
एक दिवस सहज, कोणत्याही गाजावाजाशिवाय, त्याला त्याची दिशा सापडतेच. 
आणि जेव्हा हे घडते, तेव्हा त्या हृदयाला नवल वाटते की आपण इतरत्र का 
भरकटत होतो?



हे अंतरीचे द्वंद्व खरे आहे. त्यातून पार जाण्याचा मार््ग म्हणजे प्रामाणिक ओढ, 
तळमळ. त्याचा परिणाम चेतनेच्या स्वरूपात पूर्वीच लिहिला गेला आहे - जे सत्य 
आहे तेच तगून राहते आणि जे असत्य आहे ते गळून पडते. तुमचे काम आहे त्या 
सत्याशी स्वतः ला जोडून घेणे, पुन:पुन्हा, जोपर्यंत ते अढळ, शाश्वत होत नाही.

त्या सत्याशी एकरूप होणे म्हणजेच मुक्ती आहे. 
आणि हीच मुक्ती तुम्हाला तुमच्या घराकडे परतण्याचे आवाहन करत आहे.

ॐ शांति: शांति: शांति:

प्रेम व आदरपूर््वक,
कमलेश 
पूज्य श्री लालाजी महाराज जयंती, फेब्रुवारी 2, 2026

पूज्य श्री लालाजी महाराज यांच्या
153 व्या जयंतीनिमित्त सं देश

1, 2 आणि 3 फेब्रुवारी 2026, कान्हा शांतिवनम्



19

तुम्ही हार््टफलनेस घ्यानाची सुरुवात केव्हाही 
करू शकता! पूज्य दाजी यांच्यासोबत तीन 
भागांच्या मास्टरक्लास मालिकत सामील 
व्हा. यामध्ये, हार््टफलनसे घ्यानपद्धतीचे काय 
फायदे आहेत, तसचे तमुच्या दैनंदिन  दिनचर्येत 
हार््टफलनस शिथिलीकरण, ध्यान, शदु्धीकरण 
आणि प्रार््थनेचा समावेश कसा करावा, हे 
दाजी स्पष्ट करून सांगतात. हे मास्टरक्लासेस 
विनामूल्य आहेत.  

हार््टफलनसेच्या सरावाचंी अनभुतूी घ्या व शिका 
- हार््टफलनसे शिथिलीकरण, ध्यान, शदु्धीकरण 
व प्रार््थना.

पूज्य दाजी यांच्यासोबत 
मास्टरक्लासस 

हार््टफलनेस ध्यानपद्धतीचे 
सराव

https://heartfulness.org/in-mr/heartfulness-practices/

https://heartfulness.org/in-mr/masterclass/




