
DA A J I

O Coração
Dividido

Mensagem por ocasião do
153º Aniversário de Nascimento de 

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1, 2 e 3 de fevereiro de 2026, 
em Kanha Shanti Vanam





3

Queridos amigos,

Um homem na casa dos cinquenta anos sentou-se diante de mim. 
Era bem-sucedido segundo todos os critérios externos, mas suas 
mãos tremiam levemente enquanto dizia: “Eu sei o que quero e sei o 
que deveria fazer. E, ainda assim, quando chega o momento, me vejo 
fazendo exatamente aquilo que prometi a mim mesmo que nunca 
faria novamente. Cada vez que caio, perco um pedaço de mim. O 
arrependimento é esmagador, a vergonha queima, e mesmo assim o 
padrão se repete.”

Ele não falava de violência, roubo ou traição a outra pessoa. Falava de 
algo mais íntimo, mais persistente e, à sua maneira, mais devastador — 
a guerra entre o desejo e a aspiração que se trava no coração humano.

Essa confissão se apresenta de muitas formas: o executivo de meia-
idade que não consegue se libertar de padrões compulsivos; o buscador 
espiritual que pratica diligentemente a limpeza, mas vê as mesmas 
tendências retornarem; o homem de família que sabe, intelectualmente, 

O Coração Dividido



4

que o prazer fugaz é uma troca pobre pela paz duradoura, mas que 
ainda assim se deixa levar quando a tentação surge. Os detalhes variam, 
mas a estrutura permanece a mesma: um coração dividido, uma parte 
puxando em direção à libertação, outra em direção à servidão.

Divisão Interior

O que significa quando alguém diz: “Uma parte de mim quer 
liberdade, e a outra quer seguir o desejo”? Significa que o coração ainda 
não decidiu — ou, ao menos, não fez uma escolha plena. A aspiração 
pela liberdade é genuína, assim como o impulso do desejo. Ambos 
coexistem simultaneamente e, na ausência de um movimento interior 
decisivo, a força mais forte vence no momento do confronto.

Este é o conflito entre Preya e Shreya, o agradável e o bom — um 
conflito destacado desde os tempos védicos. Quando a mente está 
dividida, o clamor interior não consegue ressoar plenamente com o 
Divino, porque metade do coração permanece ancorada à margem.

Muitos buscadores se veem presos aqui. Praticam a meditação, 
realizam a limpeza da noite e seguem o décimo princípio, 
arrependendo-se antes de dormir pelos erros cometidos, pedindo 
perdão e prometendo não repetir sempre as mesmas coisas. Ainda 
assim, a promessa continua sendo quebrada. Cada promessa rompida 
cobra um preço — a confiança se desgasta, a força de vontade 
enfraquece e um desespero sutil começa a se instalar, a sensação de que 
talvez a liberdade seja destinada a outros, mas não a eles.

O que deu errado?



NATUREZA 
SUPERIOR

NATUREZA 
INFERIOR

paciência
bondade
verdade

disciplina

amor pelo 
que é eterno

impulso
desejo
engano

indulgência

apego ao
que é transitório

OS DOIS LOBOS:
Um Coração Dividido

Aquele que você
alimenta...
VENCE.

ALIMENTAÇÃO
ALIMENTADO POR:

Meditação
Limpeza

Recordação

ALIMENTAÇÃO
ALIMENTADO POR:

Indulgência
Fantasia

Expectativa

5

Os Dois Lobos

Há um antigo ensinamento, transmitido em muitas culturas, sobre dois 
lobos que vivem dentro de cada coração humano. Um lobo representa 
nossa natureza mais elevada — paciência, bondade, verdade, disciplina e 
amor pelo que é eterno. O outro lobo representa nossa natureza inferior 
— impulso, desejo, engano, indulgência e apego ao que é transitório.

Um jovem pergunta a um ancião: “Qual lobo vence?” 
O ancião responde: “Aquele que você alimenta.”

O ensinamento é simples, mas sua aplicação não é. O buscador que se 
debate com desejos persistentes acaba alimentando ambos os lobos. 



6

Na meditação da manhã, o lobo superior recebe sua porção; na limpeza 
da noite, ele é fortalecido. Nos momentos de clareza e decisão, o lobo 
superior cresce.

Então algo se desencadeia e o lobo inferior — que também foi alimentado 
pela indulgência, pela fantasia e pelo prazer secreto da antecipação — 
se levanta com sua própria força. E, naquele momento de confronto, o 
lobo mais forte prevalece. O problema não é ter uma natureza inferior 
— todos a têm. O problema é que as forças foram alimentadas de forma 
muito equilibrada, mantendo ambos os lobos vivos e vigorosos. A guerra 
continua porque nenhum dos lados foi enfraquecido de forma decisiva.

Por Que Apenas a Limpeza Pode Não Ser Suficiente

A prática da limpeza no Heartfulness é profunda. Noite após noite, o 
buscador se senta, visualiza as complexidades e impurezas do dia fluindo 
para fora por trás e recebe a luz divina entrando pela frente. As impressões 
se dissipam e o sistema se torna mais leve. A liberdade se aproxima. Ainda 
assim, alguns buscadores relatam que, apesar de anos de limpeza diligente, 
certas tendências permanecem teimosamente enraizadas. Os desejos 
retornam, às vezes com mais força do que antes e assim o padrão persiste. 
Por quê?

Porque a limpeza remove aquilo que o coração está disposto a liberar. 
Quando uma tendência é secretamente estimada, quando alguma parte da 
psique se apega a ela com afeição oculta, a limpeza encontra resistência. 
A técnica continua funcionando em seu próprio nível, mas a raiz mais 
profunda permanece protegida pela própria identidade que ela serve.



7

Considere o que acontece quando a limpeza é realizada à noite após 
mais um dia de rendição ao mesmo padrão. A mente se arrepende, 
o coração sente remorso, uma oração de perdão é oferecida e uma 
promessa é feita. A pergunta é: quão genuína é essa promessa?

A Oração Feita pela Metade

Existe um abismo entre querer querer algo e realmente querê-lo. Um 
buscador que luta com desejos persistentes pode desejar sinceramente 
a liberdade. No momento do arrependimento, o desejo é intenso. No 
momento da oração, a aspiração parece real. No silêncio da meditação, 
a libertação parece próxima.

Então surge o gatilho. Uma situação aparece e o antigo circuito 
se acende no sistema nervoso, frequentemente levando a reações 
profundamente enterradas no subconsciente. De repente, toda aquela 
aspiração por algo mais elevado evapora. O que resta é a força bruta do 
desejo e naquele momento o buscador descobre quão rasas eram, na 
verdade, as raízes da aspiração.

Isso não é hipocrisia; é a condição humana. O problema não é mentir 
sobre querer a liberdade. O problema é não ter cultivado uma aspiração 
profunda o suficiente para sobreviver ao confronto. A oração é real, 

Existe um abismo entre querer querer algo e realmente 
querê-lo. Um buscador que luta com desejos persistentes 
pode desejar sinceramente a liberdade. No momento 
do arrependimento, o desejo é intenso. No momento 
da oração, a aspiração parece real. No silêncio da 
meditação, a libertação parece próxima.



8

mas também é feita pela metade.

O Mercador e o Monge

Uma história da tradição ilustra isso bem. Um mercador procurou 
um monge, perturbado por sua incapacidade de parar de enganar seus 
clientes. “Eu sei que é errado”, disse ele. “Todas as noites prometo 
ser honesto, mas todas as manhãs me vejo mentindo novamente. 
O que há de errado comigo?” O monge perguntou: “Quando você 
faz sua promessa à noite, você realmente quer ser honesto?” “Sim, 
absolutamente.” respondeu o mercador.

“E quando chega a manhã e um cliente está diante de você, você ainda 
quer ser honesto?” 
O mercador hesitou e respondeu: “Naquele momento, eu anseio mais 
pela venda.”
“Então sua promessa da noite é feita por um homem, e sua escolha da 
manhã é feita por outro. Até que eles se tornem o mesmo homem, sua 
promessa continuará sendo quebrada.”

O mercador perguntou como torná-los o mesmo. O monge respondeu:

“Você precisa descobrir o que deseja mais do que a venda. Quando 
encontrar isso, a mentira cessará por si mesma.”

O Desgaste da Vontade

Há um princípio mecânico em ação na falha repetida. Cada colapso 



9

deixa a estrutura mais fraca para o próximo teste. Uma ponte projetada 
para suportar uma determinada carga pode aguentar uma carga 
ligeiramente maior uma vez; porém, se isso ocorre repetidamente, 
surgem microfraturas. A ponte pode ainda parecer sólida, mas o dano 
é interno. Com o tempo, o que parecia ser uma sobrecarga menor 
provoca uma falha catastrófica.

A força de vontade funciona de maneira semelhante. Cada vez que ela 
é anulada, cada vez que a decisão clara da mente superior é varrida pela 
onda do desejo, algo se quebra. A fratura pode ser invisível enquanto o 
dano se acumula.

É por isso que o buscador que caiu muitas vezes frequentemente relata 
sentir-se mais fraco do que no início. Esperava que a prática o tornasse 
mais forte, mas as falhas repetidas corroeram justamente a capacidade 
que ele tentava construir. A solução não é evitar testar a vontade; a 
solução é parar de colocá-la em situações onde ela está destinada a 
falhar.

A Avaliação Honesta

A transformação começa com uma honestidade implacável sobre 
a condição real do coração. A maioria de nós superestima seu 
compromisso com a liberdade e subestima seu apego aos próprios 
padrões. Essa avaliação distorcida leva a promessas que não podem ser 
cumpridas, o que resulta no desgaste descrito acima. 

Como seria uma avaliação honesta? Significaria admitir, sem vergonha 
ou defesa, a proporção exata do querer interior. Em uma escala de um 
a dez, quanto você realmente quer a libertação? E, na mesma escala, 



10

quanto você quer o prazer que o seu próprio padrão proporciona?

Para muitos, a resposta honesta traz humildade. A aspiração pela 
liberdade pode marcar cinco ou seis, enquanto a força do padrão pode 
marcar oito ou nove. Dadas essas proporções, o resultado de qualquer 
confronto é previsível. Ainda assim, isso não é motivo para desespero; 
é motivo para estratégia. Se sua aspiração é mais fraca do que o 
desejo, trabalhe na aspiração. Não continue fazendo promessas que a 
proporção atual não sustenta. Em vez disso, concentre-se em mudar a 
própria proporção.

O Que Aumenta o Anseio?

O anseio pelo Divino não cresce pela força de vontade; cresce pela 
exposição e pela osmose que resulta dessa exposição.

Quando passamos tempo em meditação, algo acontece além da 
experiência consciente. O sistema recebe a transmissão e o coração 
absorve algo do estado que está sendo transmitido. Com o tempo, a 
exposição repetida cria uma nova base, um novo normal e um novo 
senso do que é possível.

É por isso que o satsang, a companhia da verdade, é tão enfatizado. Na 
presença de um Mestre, ou de um treinador devotado cujo anseio se 
tornou total, algo se move em nossos corações. Ocorre uma ressonância 
com a frequência do querer mais elevado e nossa própria frequência 
começa a mudar.

Da mesma forma, o tempo dedicado à leitura das palavras daqueles 
que fizeram a jornada, o tempo dedicado à contemplação do que está 



11

além de nossos padrões e tendências e o tempo dedicado ao serviço que 
retira a atenção do eu — tudo isso alimenta o lobo superior, enquanto o 
lobo inferior recebe menos atenção.

A mudança acontece gradualmente, até que um dia percebemos que 
o confronto matinal com o outro é diferente. O impulso reativo ainda 
pode estar ali, mas algo mais também está — algo que antes não estava, 
ou estava de forma mais fraca. A proporção mudou.

A Qualidade do Chamado Interior

Babuji Maharaj observou certa vez que, se o anseio por Deus fosse 
tão forte quanto o anseio pelos objetos do mundo, a realização seria 
instantânea.

Vamos considerar o que isso significa. Quando um desejo poderoso 
surge, ele engole todo o nosso sistema. Pensamento, sentimento, corpo e 
vontade se alinham em direção à sua satisfação. A resistência desmorona 
porque não há nada de força comparável se opondo a ele. O que 
aconteceria se o desejo pela libertação fosse igualmente abrangente? Ele 
não precisaria lutar contra o desejo menor; simplesmente o absorveria. 
Assim como um grande rio absorve um pequeno riacho, a corrente 
maior levaria todas as águas em uma única direção.

Quando passamos tempo em meditação, algo 
acontece além da experiência consciente. O sistema 
recebe a transmissão e o coração absorve algo do 
estado que está sendo transmitido. Com o tempo, 
a exposição repetida cria uma nova base, um novo 
normal e um novo senso do que é possível.



12

É por isso que a oração feita pela metade não pode nos transformar. É 
por isso que o arrependimento superficial ricocheteia contra padrões 
e tendências mais profundas. A intensidade não corresponde: o anseio 
pela liberdade é uma vela, enquanto o impulso de um hábito é uma 
fogueira. Até que as proporções mudem, o resultado é predeterminado.

O Casulo e a Borboleta

Há uma história sobre um homem que encontrou um casulo e 
observou a borboleta lutando para sair dele. A abertura era minúscula 
e a borboleta se esforçou por horas. Sentindo compaixão, o homem 
pegou uma tesoura e cortou o casulo para ampliar a abertura. A 
borboleta saiu facilmente, mas seu corpo estava inchado e suas asas 
murchas, de modo que nunca pôde voar.

O que o homem não compreendeu foi que a luta pela pequena 
abertura era a forma da natureza forçar o fluido do corpo da borboleta 
para as asas. A dificuldade que parecia cruel era essencial para que a 
borboleta desenvolvesse sua capacidade de voar. Da mesma forma, o 
buscador que pede a Deus que remova a luta do caminho pode estar 
pedindo para emergir com asas atrofiadas.

Muitos buscadores oram pela libertação de suas tendências. Pedem a 
Deus que remova seus desejos, fortaleça sua vontade e torne o caminho 
mais fácil, mas muitas vezes nada parece acontecer. O desejo permanece, 
a vontade continua fraca e o caminho segue difícil. Isso leva alguns à 
dúvida e à perda da fé. Pensam que Deus não escuta, não se importa ou 
não existe… mas há outra possibilidade.



O CASULO E A BORBOLETA:
O Propósito da Dificuldade

Dificuldade eliminada.
Capacidade comprometida.

O esforço faz o fluido chegar às asas.
Torna o voo possível.

A LUTA
(Crescimento Essencial)

O ATALHO
(Asas Mirradas)

13

E se a resposta de Deus for usar a própria dificuldade como instrumento 
de transformação? E se a luta for o meio pelo qual o buscador desenvolve 
exatamente a força que a libertação exige? Se Deus simplesmente 
eliminasse toda tendência problemática a pedido, o buscador permaneceria 
espiritualmente infantil. Seria libertado sem se tornar livre. A luta não é 
prova de indiferença divina; ela é o currículo.

O Momento do Verdadeiro Arrependimento

Há uma diferença entre remorso e arrependimento. O remorso diz: 
“Gostaria de não ter feito isso. Sinto-me mal e espero fazer melhor da 
próxima vez.” O arrependimento diz: “Vejo o que tenho feito, vejo o custo 
disso e vejo que não posso continuar assim. Algo em mim se volta, agora, 



REMORSO
(O Olhar para Trás)

ARREPENDIMENTO
(O Pivô Existencial)

REMORSO VS. ARREPENDIMENTO: A Anatomia da Virada

Fixação no Ego. “Gostaria de não ter feito isso.”
Uma Espiral de Vergonha. Loop Emocional.

Honestidade Total. “Não posso continuar 
desse jeito. Preciso de ajuda.”

 Um “Antes e Depois.” Virada Adiante.

neste momento, para outra direção.”

O remorso é emocional e frequentemente se associa a um peso crescente 
de culpa e vergonha; o arrependimento é existencial. O remorso vai e 
vem no nível consciente, enquanto continua a atuar sobre os padrões 
subconscientes; o arrependimento marca um claro antes e depois, exigindo 
ação para romper os padrões.

A décima máxima1 de Babuji Maharaj pede arrependimento, não apenas 
remorso. O estado suplicante descrito por Babuji não é de autopiedade ou 
tristeza, mas de honestidade simples, como a de uma criança diante do 
Divino — sem esconder nada, sem defender nada, apenas apresentando 
a condição real do coração e pedindo ajuda.

Quando o arrependimento é genuíno, ele não faz promessas que não 
pode cumprir. Pelo contrário, diz: “Isto é o que eu sou. Isto é o que tenho 
feito. Não sei se consigo parar, mas sei que quero parar. Por favor, ajude-



15

me.” Esse tipo de oração alcança camadas mais profundas do que nossos 
padrões e tendências. Essa honestidade abre caminho para que a graça 
atue onde o esforço falhou.

O Que Nossos Padrões Comportamentais Realmente Querem

Há um segredo que muda instantaneamente nossa relação com os desejos: 
nossos padrões não querem aquilo que parecem querer, mas apontam 
para algo mais profundo. O anseio pelo prazer físico é, no fundo, um 
anseio por união. A busca inquieta por satisfação momentânea é, em sua 
essência, uma busca por realização permanente. O apego ao que passa é, 
na base de tudo, uma tentativa de se agarrar ao que é eterno. Os padrões 
não estão errados no que buscam; estão errados em onde buscam.

Quando isso é compreendido, nossos padrões encontram compaixão, e 
não conflito: “Eu vejo o que você está tentando encontrar. Não é aqui, 
mas eu sei onde está. Venha comigo.”

Isso é diferente de lutar contra um padrão, ou suprimi-lo, ou negar sua 
existência. Lutar fortalece ambos os lados, e negar o mantém fermentando 
no subconsciente, onde ainda pode ser acionado. Já lançar luz dissolve o 
mal-entendido na raiz.

A Virada Que Muda Tudo

Em algum ponto da jornada, algo muda. Não se trata de uma mudança 
dramática e não há alarde. Muitas vezes nem percebemos imediatamente, 

1 Chandra, Ram., 2019. Commentary on the Ten Maxims of Sahaj Marg.  [Comentário 
sobre as Dez Máximas do Sahaj Marg] Shri Ram Chandra Mission, India.



16

mas o centro de gravidade se desloca. Antes, o coração estava orientado 
para o prazer, com olhares ocasionais para a liberdade. Agora, o coração 
está orientado para a liberdade, com puxões ocasionais do velho padrão. 
Os puxões continuam, mas a orientação mudou.

Essa mudança não pode ser forçada, mas podemos nos preparar para ela. 
Uma pessoa aprendendo a velejar vai virar o barco ao enfrentar ventos 
fortes e ondas violentas; ainda assim, com prática constante, acabará 
navegando em qualquer condição. Da mesma forma, nossa prática — 
limpeza diária, meditação diária, autoavaliação honesta, as consequências 
acumuladas das quedas e a crescente familiaridade com o que está além de 
nossos padrões — nos prepara para a jornada adiante. Então, a mudança 
acontece pela graça, no tempo dela, quando o coração estiver pronto.

Para Aquele Que Continua Caindo

Se você está lendo isto e reconhece sua própria luta, saiba que suas quedas 
não foram desperdiçadas. Cada queda depositou algo em você e cada 
recuperação construiu algo. O simples fato de você sentir o peso disso 
sugere que algo em você não desistiu.

O que é necessário agora não é mais do mesmo tipo de esforço, mas uma 
mudança na qualidade do querer. Aqui estão algumas sugestões:

Pare de fazer promessas que você não pode cumprir. Em vez disso, faça 
uma avaliação honesta: quanto você realmente quer a liberdade? Compare 
isso com o quanto é puxado por seus padrões de desejo. Seja preciso, seja 
implacável, torne-se consciente das forças relativas .

Então pergunte-se: “Como essas proporções podem mudar?” Isso não 
acontecerá pela força de vontade ou por esforço moral; acontecerá ao 



17

alimentar a fome maior e deixar a menor definhar. Isso ocorrerá ao se 
expor à transmissão que desperta o anseio mais profundo e ao estar na 
companhia daqueles cuja orientação desperta em você sua mais alta 
possibilidade.

A Promessa Que Vale a Pena Manter

Há uma promessa que vale a pena manter — a promessa de continuar 
tentando. Não faz sentido prometer sucesso sempre, pois isso está além da 
garantia humana. Continuar tentando, continuar se erguendo, continuar 
voltando o coração para o que é mais elevado; tudo isso está ao nosso 
alcance.

O Divino não mede o progresso pela ausência de falhas; mede pelo grau 
de persistência da aspiração. O buscador que cai mil vezes e se levanta mil 
e uma demonstrou algo essencial — recusou-se a abandonar o caminho. 
Essa recusa é, por si só, uma vitória e a persistência é, por si só, uma 
transformação. Com o tempo, o que começa como um esforço teimoso 
e por vezes mecânico amadurece em um direcionamento natural. O que 
era luta torna-se fluxo e o que era dividido torna-se inteiro.

O coração dividido não permanece dividido para sempre. 
Um dia, sem alarde, ele simplesmente encontra sua direção.

E, quando isso acontece, pergunta-se por que um dia escolheu seguir 
em outra direção.





18

A guerra interior é real. O caminho através dela é o anseio honesto. O 
resultado já está inscrito na própria natureza da consciência — o que é 
verdadeiro persiste e o que é falso se desfaz. Seu trabalho é alinhar-se, 
repetidamente, com o que é verdadeiro, até que o alinhamento se torne 
permanente.

Esse alinhamento chama-se liberdade. 
E a liberdade está chamando você de volta ao lar.

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Com amor e respeito,
Kamlesh
Aniversário de Nascimento de Pujya Shri Lalaji Maharaj, 2 de Fevereiro de 2026

Mensagem por ocasião do 153º Aniversário de Nascimento de 
Pujya Shri Lalaji Maharaj

1, 2 e 3 de fevereiro de 2026, em Kanha Shanti Vanam



19

Você pode começar a meditação 
Heartfulness a qualquer momento!
Junte-se a Daaji em uma série de 
masterclasses em três partes, na qual ele 
compartilha os benefícios do caminho 
Heartfulness e explica como incorporar o 
relaxamento Heartfulness, a meditação, a 
limpeza e a oração à sua rotina diária.
Todas as masterclasses são gratuitas.

Descubra as práticas Heartfulness 
— aprenda a relaxar, meditar, fazer 
a limpeza e orar.

Masterclasses com Daaji

Prácticas Heartfulness

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/

https://heartfulness.org/global/masterclass/

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/
https://heartfulness.org/global/masterclass/



