
DA A J I

El Corazón Dividido

Mensaje con motivo del 153º aniversario 
del nacimiento de

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1, 2 y 3 de febrero de 2026, 
en Kanha Shanti Vanam





3

Queridos amigos:

Un hombre de unos cincuenta años se sentó frente a mí. Era un 
hombre de éxito según todos los estándares actuales, pero sus manos 
temblaban ligeramente mientras decía: “Sé lo que quiero y sé lo que 
debo hacer. Sin embargo, cuando llega el momento, me encuentro 
haciendo exactamente lo que me prometí a mí mismo que nunca 
volvería a hacer. Cada vez que fracaso, pierdo una parte de mí mismo. 
El desasosiego es abrumador, la vergüenza me quema, y aun así el 
patrón se repite”.

No se refería a la violencia, ni al robo, ni a la traición a otra persona. 
Se refería a algo más íntimo, más persistente y, en cierto modo, 
más devastador: la guerra entre el deseo y la aspiración que arrasa 
el corazón humano.

Esta confesión se presenta de muchas formas: el ejecutivo de mediana 
edad que no puede liberarse de patrones compulsivos; el buscador 
espiritual que practica la limpieza con diligencia, pero encuentra que 

El Corazón Dividido



4

las mismas tendencias regresan; y el hombre de familia que sabe 
intelectualmente que el placer fugaz es un mal intercambio para 
una paz duradera, pero se ve arrastrado cuando surge la tentación. 
Los detalles varían, pero la estructura permanece constante: un 
corazón dividido--una parte tirando hacia la liberación, otra hacia 
la esclavitud.

División interior

¿Qué significa cuando alguien dice: “Una parte de mí quiere libertad, 
y la otra seguir mi deseo”? Significa que el corazón aún no se ha 
decidido, al menos no ha elegido con toda su fuerza. La aspiración 
a la libertad es genuina, al igual que la atracción del deseo. Ambas 
existen simultáneamente y, en ausencia de una señal interior decisiva, 
la fuerza más poderosa gana en el momento de la confrontación.

Este es el conflicto entre Preya y Shreya, lo placentero y lo bueno, 
un conflicto que se ha puesto de relieve desde los tiempos védicos. 
Cuando la mente está dividida, el grito interior carece de la resonancia 
necesaria para llegar a lo Divino, porque la mitad del corazón sigue 
aferrada a lo terrenal.

Muchos buscadores se encuentran atrapados aquí. Practican la 
meditación, realizan la limpieza vespertina y siguen la décima 
máxima, arrepintiéndose antes de acostarse por los errores cometidos, 
suplicando perdón y prometiendo no repetir las mismas cosas una 
y otra vez. Y, sin embargo, la promesa sigue rompiéndose. Cada 
promesa rota tiene un precio: la confianza se erosiona, la fuerza de 
voluntad se debilita y comienza a instalarse una sutil desesperación, 
la sensación de que quizás la libertad está destinada a otros, pero 
no a ellos.



NATURALEZA 
SUPERIOR

NATURALEZA 
INFERIOR

paciencia
amabilidad
veracidad
disciplina

amor por 
lo eterno

Insistencia
deseo

engaño
complacencia

apego a lo
 efímero

LOS DOS LOBOS: 
Un corazón dividido  

Aquel que 
alimentes…
GANARÁ.

ALIMENTACIÓN
ALIMENTADO POR: 

Meditación,
 Claridad, 
Recuerdo

ALIMENTACIÓN
ALIMENTADO POR: 

Complacencia
fantasía

expectativas

5

¿Qué ha fallado?

Los dos lobos

Hay una antigua enseñanza, transmitida por muchas culturas, sobre 
dos lobos que viven en el corazón de cada ser humano. Un lobo 
representa nuestra naturaleza superior: la paciencia, la bondad, la 
verdad, la disciplina y el amor por lo que es eterno. El otro lobo 
representa nuestra naturaleza inferior: el impulso, el deseo, el engaño, 
la complacencia y el apego a las cosas efímeras.

Un joven le pregunta a un anciano: “¿Cuál de los dos lobos gana?”.
El anciano responde: “El que tú alimentas”.



6

La enseñanza es sencilla, pero su aplicación no lo es. El buscador 
que lucha contra un deseo persistente está alimentando a ambos 
lobos. En la meditación matutina, el lobo superior recibe su parte, 
y en la limpieza vespertina, el lobo superior se fortalece. En los 
momentos de claridad y determinación, el lobo superior crece.

Entonces llega un desencadenante, y el lobo inferior, que también 
ha sido alimentado a través de la complacencia, la fantasía y el 
placer secreto de las expectativas, se levanta con su propia fuerza. Y 
en ese momento de confrontación, prevalece el lobo más fuerte. El 
problema no es que el buscador tenga una naturaleza inferior, todos 
la tienen. El problema es que la alimentación ha sido demasiado 
equilibrada, de modo que ambos lobos se han mantenido vivos y 
vigorosos. La guerra continúa porque a ninguna de las partes se le 
ha permitido debilitarse de manera decisiva.

Por qué la limpieza por sí sola puede no ser suficiente

La práctica de la limpieza en Heartfulness es profunda. Cada 
atardecer, el buscador se sienta, visualiza las complejidades e 
impurezas del día saliendo por detrás y recibe la luz divina que 
entra por delante. Las impresiones se disipan y el sistema se aligera. 
La libertad se acerca. Sin embargo, algunos buscadores informan 
de que, a pesar de años de limpieza diligente, ciertas tendencias 
permanecen obstinadamente arraigadas. Sus deseos regresan, a 
veces con mayor fuerza que antes, y así persiste el patrón. ¿Por qué?

Esto se debe a que la limpieza elimina lo que el corazón está 
dispuesto a soltar. Cuando una tendencia se atesora en secreto, 
cuando alguna parte de la psique se aferra a ella con afecto oculto, 



7

la limpieza encuentra resistencia. La técnica sigue funcionando a 
su propio nivel. La raíz más profunda permanece protegida por la 
propia identidad a la que sirve.

Considere lo que sucede cuando la limpieza se realiza al atardecer, 
después de un día en el que se ha vuelto a sucumbir al mismo patrón. 
La mente se arrepiente, el corazón siente remordimiento, se ofrece 
una oración pidiendo perdón y se hace una promesa. La pregunta 
es: ¿hasta qué punto es genuina esa promesa?

La oración poco ferviente 

Hay una gran diferencia entre el deseo de querer algo y desearlo 
realmente. Un buscador que lucha contra un deseo persistente puede 
desear genuinamente la libertad. En el momento del arrepentimiento, 
el deseo es intenso. En el momento de la oración, la aspiración se 
siente real. En la quietud de la meditación, la liberación parece 
cercana.

Entonces aparece el factor desencadenante. Surge una situación y 
se activa el viejo patrón en el sistema nervioso, lo que a menudo 
conduce a reacciones que están profundamente enterradas en el 
subconsciente. De repente, toda esa aspiración por algo superior 

Hay una gran diferencia entre el deseo de querer algo 
y desearlo realmente. Un buscador que lucha contra 
un deseo persistente puede desear genuinamente la 
libertad. En el momento del arrepentimiento, el deseo es 
intenso. En el momento de la oración, la aspiración se 
siente real. En la quietud de la meditación, la liberación 
parece cercana.



8

se evapora. Lo que queda es la fuerza bruta del deseo y, en ese 
momento, el buscador descubre lo superficiales que eran realmente 
las raíces de su aspiración.

Esto no es hipocresía, es la condición humana. El problema no es 
que mintamos sobre nuestro deseo de libertad. El problema es que 
aún no hemos cultivado una aspiración lo suficientemente profunda 
como para sobrevivir a la confrontación. La oración es real, pero 
también es poco ferviente.

El comerciante y el monje

Una antigua historia ilustra bien esto. Un comerciante acudió a 
un monje, preocupado por su incapacidad para dejar de engañar 
a sus clientes. 

“Sé que está mal”, dijo. “Todas las noches prometo ser honesto, 
pero todas las mañanas me encuentro mintiendo de nuevo. ¿Qué 
me pasa?”.
El monje le preguntó: “Cuando haces tu promesa por la noche, 
¿de verdad quieres ser honesto?”. “Sí, por supuesto”, respondió el 
comerciante.
“Y cuando llega la mañana y un cliente se presenta ante ti, ¿sigues 
queriendo ser honesto?”.
El comerciante hizo una pausa y respondió: “En ese momento, lo 
que más deseo es vender”.
“Entonces, tu promesa de la noche la hace una persona, y tu elección 
de la mañana la hace otra. Hasta que no se conviertan en la misma 
persona, seguirás rompiendo tu promesa”.

El comerciante preguntó cómo hacer que fueran la misma.



9

El monje respondió: “Debes descubrir qué es lo que deseas más 
que vender. Cuando lo encuentres, las mentiras desaparecerán por 
sí solas”.

La erosión de la fuerza de voluntad

Hay un principio mecánico que se aplica a los fracasos repetidos. 
Cada fractura debilita la estructura para la siguiente prueba. Un 
puente diseñado para soportar una determinada carga puede soportar 
una carga ligeramente superior una vez, pero si esto se repite, se 
producen microfracturas. El puente puede seguir pareciendo sólido, 
pero el daño es interno. Al final, lo que parecía una sobrecarga 
menor provoca un fallo catastrófico.

La fuerza de voluntad funciona de manera similar. Cada vez que 
se anula, cada vez que la decisión clara de la mente superior es 
arrasada por la oleada del deseo, algo se fractura. La fractura puede 
ser invisible mientras se acumula el daño.

Por eso, los buscadores que han fallado muchas veces suelen decir 
que se sienten más débiles que cuando empezaron. Esperaban que 
la práctica los hiciera más fuertes, pero los repetidos fracasos han 
erosionado la capacidad que intentaban desarrollar. La solución no 
es evitar poner a prueba la fuerza de voluntad; la solución es dejar 
de condicionarla al fracaso.

La evaluación honesta

La transformación comienza con una honestidad implacable sobre 
el estado real del corazón. La mayoría de nosotros sobreestimamos 



10

nuestro compromiso con la libertad y subestimamos nuestro apego a 
nuestros patrones. Esta evaluación errónea conduce a promesas que 
no se pueden cumplir, lo que lleva a la erosión descrita anteriormente.

¿Cómo sería una evaluación honesta? Significaría admitir, sin 
vergüenza ni justificaciones, la proporción exacta del deseo que hay 
en nuestro interior. En una escala del uno al diez, ¿cuánto desea 
realmente la liberación? Y en la misma escala, ¿cuánto desea el 
placer que le proporciona su patrón?

Para muchos, la respuesta honesta es humillante. La aspiración a la 
libertad puede registrarse como un cinco o un seis, mientras que la 
atracción del patrón puede registrarse como un ocho o un nueve.

Dadas estas proporciones, el resultado de cualquier confrontación 
es predecible. Sin embargo, esto no es motivo para desesperarse, 
sino para elaborar una estrategia. Si su aspiración es más débil que 
la atracción del deseo, trabaje en ella. No siga haciendo promesas 
que la proporción actual no puede sostener. En cambio, concéntrese 
en cambiar la proporción en sí.

¿Qué aumenta el anhelo?

El anhelo por lo Divino no crece a través de la fuerza de voluntad; 
crece a través de la experiencia y la ósmosis que resulta de ella. 

Cuando dedicamos tiempo a la meditación, ocurre algo más allá de 
nuestra experiencia consciente. El sistema recibe una transmisión 
y el corazón absorbe algo de la condición que se transmite. Con 
el tiempo, la experiencia repetida crea una nueva base, una nueva 
normalidad y un nuevo sentido de lo que es posible.



11

Por eso se enfatiza el satsang, estar en comunión con la verdad. Al 
estar en presencia de un Maestro, o de un facilitador comprometido 
cuyo anhelo se ha vuelto total, algo se despierta en nuestro corazón. 
Se produce una resonancia con la frecuencia del deseo superior, y 
nuestra propia frecuencia comienza a cambiar.

Del mismo modo, el tiempo dedicado a leer las palabras de aquellos 
que han realizado el viaje, el tiempo dedicado a la contemplación 
de lo que hay más allá de nuestros patrones y tendencias, el tiempo 
dedicado al servicio que desvía la atención del yo, todo ello alimenta 
al lobo superior, mientras que el lobo inferior recibe menos atención.

El cambio se produce gradualmente, de modo que un día nos damos 
cuenta de que el enfrentamiento con otra persona en la mañana 
se siente diferente. La reacción impulsiva puede seguir ahí, pero 
también hay algo más, algo que antes no estaba presente o que 
estaba presente, pero es más débil. La proporción ha cambiado.

La calidad del grito interior

Babuji Maharaj comentó una vez que si el anhelo de Dios fuera 
tan fuerte como el anhelo de los objetos mundanos, la realización 
sería instantánea.

Cuando dedicamos tiempo a la meditación, ocurre 
algo más allá de nuestra experiencia consciente. El 
sistema recibe una transmisión y el corazón absorbe 
algo de la condición que se transmite. Con el tiempo, la 
experiencia repetida crea una nueva base, una nueva 
normalidad y un nuevo sentido de lo que es posible.



12

Consideremos lo que esto significa. Cuando surge un deseo 
poderoso, se apodera de todo nuestro sistema. Los pensamientos, 
los sentimientos, el cuerpo y la fuerza de voluntad se alinean para su 
cumplimiento. La resistencia se desmorona porque no hay ninguna 
fuerza comparable que se le oponga. ¿Qué pasaría si el deseo de 
liberación fuera igualmente omnipresente? No necesitaría luchar 
contra el deseo menor, ya que simplemente lo subsumiría. Al igual 
que un gran río absorbe un pequeño arroyo, la corriente más grande 
llevaría todas las aguas en una sola dirección.

Por eso las oraciones poco fervientes no pueden transformarnos. 
Por eso el arrepentimiento superficial rebota en los patrones y 
tendencias más profundos. La intensidad no es la misma: el anhelo 
de la libertad es una vela, mientras que la atracción de un hábito 
es una hoguera. Hasta que las proporciones cambien, el resultado 
está predeterminado.

El capullo y la mariposa

Hay una historia sobre un hombre que un día se encontró con un 
capullo y observó cómo la mariposa luchaba por salir de él. La 
abertura era diminuta y la mariposa empujó y se esforzó durante 
horas. Sintiendo compasión, el hombre tomó unas tijeras y cortó 
el capullo para agrandar la abertura. La mariposa salió fácilmente, 
pero su cuerpo estaba hinchado y sus alas arrugadas, por lo que 
nunca pudo volar.

Lo que el hombre no entendía era que la lucha a través de la pequeña 
abertura era la forma que tenía la naturaleza de forzar el fluido 
del cuerpo de la mariposa hacia sus alas. La supuesta dificultad 



EL CAPULLO Y LA MARIPOSA: 
El propósito de la dificultad

Dificultad eliminada. 
Capacidad prevenida.

El esfuerzo empuja el líquido hacia 
las alas. Permite el vuelo.

LA LUCHA 
(Crecimiento esencial

EL ATAJO
(Alas marchitas)

13

que parecía cruel era esencial para que la mariposa desarrollara 
su capacidad de volar. Del mismo modo, el buscador que quiere 
que Dios elimine las dificultades del camino puede estar pidiendo 
emerger con las alas marchitas.

Muchos buscadores rezan para liberarse de sus tendencias. Le piden 
a Dios que elimine sus deseos, que fortalezca su fuerza de voluntad 
y que les facilite el camino, pero a menudo parece que no ocurre 
nada. El deseo permanece, la fuerza de voluntad sigue siendo débil 
y el camino sigue siendo difícil. Esto lleva a algunos buscadores a 
dudar y a perder la fe. Piensan que Dios no les escucha, que a Dios 
no le importa o que Dios no existe... pero hay otra posibilidad.

¿Y si la respuesta de Dios es utilizar la dificultad misma para la 
transformación? ¿Y si el esfuerzo es el medio por el cual el buscador 



REMORDIMIENTO 
(La mirada al pasado)

ARREPENTIMIENTO 
(La transformación existencial)

REMORDIMIENTO VS ARREPENTIMIENTO: La anatomía del 
cambiothe Turn

Aferramiento al ego. “Ojalá no hubiera hecho eso”. 
Una espiral de vergüenza. Ciclo emocional.

Honestidad total. “No puedo seguir así. 
Ayúdame”. 

 Un antes y un después. Cambio radical.

desarrolla la fuerza que requiere la liberación? Consideremos la 
alternativa. Si Dios simplemente eliminara todas las tendencias 
problemáticas cuando se le pidiera, el buscador permanecería 
espiritualmente infantil. Nunca desarrollaría la musculatura interior 
que exige la verdadera libertad. Sería liberado sin llegar a ser libre. 
La lucha no es una prueba de la indiferencia divina, es parte del 
plan de estudios.

El momento del verdadero arrepentimiento

Hay una diferencia entre el arrepentimiento y el remordimiento. El 
remordimiento dice: “Ojalá no hubiera hecho eso. Me siento mal 
por ello y espero hacerlo mejor la próxima vez”. El arrepentimiento 
dice: “Veo lo que he estado haciendo, veo lo que cuesta y veo que 
no puedo seguir así. Algo en mí cambia, ahora, en este momento, 
en una dirección diferente”.



15

El remordimiento es emocional y, a menudo, se asocia con una 
carga cada vez más pesada de culpa y vergüenza, mientras que 
el arrepentimiento es existencial. El remordimiento va y viene a 
nivel consciente, a la vez que sigue influyendo en nuestros patrones 
subconscientes, mientras que el arrepentimiento proporciona un 
cambio distintivo en la conciencia, un antes y un después, y esto 
exige actuar para romper los patrones.

La décima máxima1 de Babuji Maharaj exige arrepentimiento, 
no mero remordimiento. El estado de ánimo suplicante descrito 
por Babuji no es un estado de autocompasión o tristeza, sino un 
estado de honestidad ingenua ante lo Divino, sin ocultar nada, 
sin defender nada, simplemente presentando la condición real del 
corazón y pidiendo ayuda.

Cuando el arrepentimiento es genuino, no hace promesas que no 
puede cumplir. En cambio, dice: “Esto es lo que soy. Esto es lo que 
he estado haciendo. No sé si podré dejar de hacerlo, pero sé que 
quiero dejarlo. Por favor, ayúdame”. Este tipo de oración llega más 
allá de nuestros patrones y tendencias. Esa honestidad despeja el 
camino para que la gracia actúe donde el esfuerzo ha fracasado.

Lo que realmente quieren nuestros patrones de 
comportamiento
Hay un secreto que cambia instantáneamente nuestra relación con 
los deseos: nuestros patrones no quieren lo que parecen querer, sino 
que en realidad señalan algo más profundo. 

1  Chandra, Ram., 2019. Comentarios sobre las diez máximas de Sahaj Marg. 
Misión Shri Ram Chandra, India.



16

El ansia del placer físico es, en el fondo, un anhelo de unión. La 
búsqueda inquieta de satisfacción momentánea es, en el fondo, una 
búsqueda de plenitud permanente. El apego a lo que es efímero es, 
en el fondo, un intento de aferrarse a lo que es eterno. Los patrones 
no están equivocados en lo que buscan; están equivocados en dónde 
lo buscan.

Cuando se comprende esto, nuestros patrones serán recibidos con 
compasión en lugar de con resistencia: “Veo lo que estás tratando 
de encontrar. No está aquí, pero sé dónde está. Ven conmigo”.

Esta respuesta es diferente a luchar contra un patrón o suprimir o 
negar su existencia. Luchar sólo fortalece a ambas partes, y negarlo 
lo mantiene en el subconsciente, donde aún puede ser reactivado. Por 
otro lado, arrojar luz sobre ello disuelve el malentendido en su raíz.

El giro que lo cambia todo

En algún momento del viaje, algo cambia. No es un cambio dramático, 
ni hay fanfarria. A menudo, no lo notamos de inmediato, pero nuestro 
centro de gravedad cambia. Antes, el corazón estaba orientado hacia 
el placer, con miradas ocasionales hacia la libertad. Ahora, el corazón 
está orientado hacia la libertad, con tirones ocasionales del viejo 
patrón. Los tirones continúan, pero la orientación ha cambiado.

Este cambio no se puede forzar, pero podemos prepararnos para ello. 
Una persona que aprende a navegar en barco volcará con vientos 
fuertes y olas rompientes; sin embargo, con el tiempo, gracias a 
la práctica constante, se convertirá en un experto en navegar en 
todas las condiciones meteorológicas. Del mismo modo, nuestra 



17

práctica —la limpieza diaria, la meditación diaria, la autoevaluación 
sincera, las consecuencias acumuladas de los fracasos y la creciente 
familiaridad con lo que hay más allá de nuestros patrones— nos 
prepara para el viaje que nos espera. Entonces, el cambio en sí 
mismo ocurre por obra de la gracia, en su propio momento, cuando 
el corazón está listo.

Para quien sigue fracasando

Si están leyendo esto y reconocen su propia lucha, sepan que los 
fracasos no han sido en vano. Cada fracaso ha depositado algo en 
ustedes, y cada recuperación ha construido algo. El mero hecho 
de que sientan ese peso de esto sugiere que algo en ustedes no se 
ha rendido.

Lo que se necesita ahora no es más del mismo tipo de esfuerzo, sino 
un cambio en la calidad del deseo. Aquí hay algunas sugerencias:

Dejen de hacer promesas que no puedan cumplir. En su lugar, 
hagan una evaluación sincera: ¿Cuánto desean realmente la libertad? 
Compárenlo con lo mucho que les atraen sus patrones de deseo. 
Sean precisos, sean firmes y tomen conciencia de las tentaciones 
respectivas.

Luego pregúntense “¿Cómo pueden cambiar las proporciones?”. No 
sucederá por la fuerza de voluntad o el esfuerzo moral; sucederá 
alimentando al hambre mayor, y dejando sin comer a la menor. 
Eso se conseguirá exponiéndose a la transmisión que despierta el 
anhelo más profundo y rodeándose de personas cuya orientación 
les recuerde sus propias capacidades más elevadas. 



18

La promesa que vale la pena cumplir

Hay una promesa que vale la pena cumplir: la promesa de seguir 
intentándolo. No tiene sentido prometer tener éxito siempre, ya 
que eso está más allá de la garantía humana. Seguir intentándolo, 
seguir levantándonos, seguir orientando el corazón hacia lo más 
elevado; todo eso está a nuestro alcance.

Lo Divino no mide el progreso por la ausencia de fracasos; lo Divino 
mide el progreso por la persistencia de la aspiración. 

El buscador que fracasa mil veces y se levanta mil y una ha 
demostrado algo importante: se ha negado a abandonar el camino. 
Esta actitud es en sí misma una victoria, y la persistencia es en sí 
misma una transformación. Con el tiempo, lo que comienza como 
un esfuerzo obstinado y a veces mecánico madura hasta convertirse 
en una orientación natural. Lo que era una lucha se convierte en 
fluidez, y lo que estaba dividido se convierte en un todo.

El corazón dividido no permanece dividido para siempre.
Un día, sin grandes alardes, simplemente encuentra su dirección.

Y cuando lo hace, se pregunta por qué alguna vez se inclinó por 
otro camino.





19

Mensaje con motivo del 153º aniversario del nacimiento de
Pujya Shri Lalaji Maharaj

1, 2 y 3 de febrero de 2026, en Kanha Shanti Vanam

La guerra interior es real. El camino para atravesarla es el anhelo 
sincero. El resultado ya está escrito en la naturaleza misma de la 
conciencia: lo que es verdadero persiste y lo que es falso se marchita. 
Su trabajo consiste en alinearse con lo que es verdadero, una y otra 
vez, hasta que la alineación se vuelva permanente.

Esa alineación se llama libertad.
Y la libertad les está llamando a su hogar. 

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Con amor y respeto,
Kamlesh
Aniversario del nacimiento de Pujya Shri Lalaji Maharaj, 2 de febrero de 2026 



20

¡Puedes empezar a practicar la 
meditación Heartfulness en cualquier 
momento! Únete a Daaji en una serie 
de tres clases magistrales, en las que 
comparte los beneficios del método 
Heartfulness y explica cómo incorporar 
la relajación, la meditación, la limpieza 
y la oración Heartfulness a tu rutina 
diaria. Todas las clases magistrales son 
gratuitas.

Descubre las prácticas de 
Heartfulness, aprende la meditación 
la Limpieza y la oración.

Clases magistrales con Daaji

Prácticas de Heartfulness

https://heartfulness.org/la/

https://heartfulness.org/global/masterclass/

https://heartfulness.org/global/masterclass/



