El Corazén Dividido

DAAJI

Mensaje con motivo del 1539 aniversario

del nacimiento de

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1,2y3de febrero de 2026,
en Kanha Shanti Vanam







El Corazén Dividido

Queridos amigos:

Un hombre de unos cincuenta afios se senté frente a mi. Era un
hombre de éxito segin todos los estindares actuales, pero sus manos
temblaban ligeramente mientras decia: “Sé lo que quiero y sé lo que
debo hacer. Sin embargo, cuando llega el momento, me encuentro
haciendo exactamente lo que me prometi a mi mismo que nunca
volveria a hacer. Cada vez que fracaso, pierdo una parte de mi mismo.
El desasosiego es abrumador, la vergiienza me quema, y aun asi el
patrén se repite”.

No se referia a la violencia, ni al robo, ni a la traicién a otra persona.
Se referia a algo mds intimo, mds persistente y, en cierto modo,
mds devastador: la guerra entre el deseo y la aspiracién que arrasa

el corazén humano.

Esta confesion se presenta de muchas formas: el ejecutivo de mediana
edad que no puede liberarse de patrones compulsivos; el buscador
espiritual que practica la limpieza con diligencia, pero encuentra que



las mismas tendencias regresan; y el hombre de familia que sabe
intelectualmente que el placer fugaz es un mal intercambio para
una paz duradera, pero se ve arrastrado cuando surge la tentacién.
Los detalles varian, pero la estructura permanece constante: un
corazén dividido--una parte tirando hacia la liberacién, otra hacia
la esclavitud.

¢Qué significa cuando alguien dice: “Una parte de mi quiere libertad,
1 . . d ,’p S. cﬁ 1 ’ 7 h
y la otra seguir mi deseo”? Significa que el corazén aun no se ha
decidido, al menos no ha elegido con toda su fuerza. La aspiracién
) g P
a la libertad es genuina, al igual que la atraccién del deseo. Ambas
existen simultineamente y, en ausencia de una senal interior decisiva,

la fuerza mas poderosa gana en el momento de la confrontacién.

Este es el conflicto entre Preyay Shreya, lo placentero y lo bueno,
un conflicto que se ha puesto de relieve desde los tiempos védicos.
Cuando la mente estd dividida, el grito interior carece de la resonancia
necesaria para llegar a lo Divino, porque la mitad del corazén sigue
aferrada a lo terrenal.

Muchos buscadores se encuentran atrapados aqui. Practican la
meditacién, realizan la limpieza vespertina y siguen la décima
méxima, arrepintiéndose antes de acostarse por los errores cometidos,
suplicando perdén y prometiendo no repetir las mismas cosas una
y otra vez. Y, sin embargo, la promesa sigue rompiéndose. Cada
promesa rota tiene un precio: la confianza se erosiona, la fuerza de
voluntad se debilita y comienza a instalarse una sutil desesperacién,
la sensacién de que quizds la libertad estd destinada a otros, pero
no a ellos.



¢Qué ha fallado?

LOS CIOS |OIC)OS

Hay una antigua ensefianza, transmitida por muchas culturas, sobre
dos lobos que viven en el corazén de cada ser humano. Un lobo
representa nuestra naturaleza superior: la paciencia, la bondad, la
verdad, la disciplina y el amor por lo que es eterno. El otro lobo
representa nuestra naturaleza inferior: el impulso, el deseo, el engafio,
la complacencia y el apego a las cosas efimeras.

Un joven le pregunta a un anciano: “;Cudl de los dos lobos gana?”.
El anciano responde: “El que ta alimentas”.

NATURALEZA ~ ~ \) E ol INATURALEZA
SUPERIOR" « y e .\ \ < INFERIOR
N S e P NN .
paciencia \ LOS DOS LOBOS: | ‘ Insistencia
amabilidad \/ /' Un corazén dividido deseo
veracidad W 0 f N engano
disciplina // Lﬂﬁ%:"?;e . complacencia
amor por "GANARA. Pl < apego a lo
lo eterno R — " \J efimero

ALIMENTACION
@) s LIMENTADO POR: | /72
/ Complacencia
fantasia
| expectativas

o

LIMENTADO POR:
Meditacion,
Claridad,
_ Recuerdo




La ensefianza es sencilla, pero su aplicacién no lo es. El buscador
que lucha contra un deseo persistente estd alimentando a ambos
lobos. En la meditacién matutina, el lobo superior recibe su parte,
y en la limpieza vespertina, el lobo superior se fortalece. En los
momentos de claridad y determinacién, el lobo superior crece.

Entonces llega un desencadenante, y el lobo inferior, que también
ha sido alimentado a través de la complacencia, la fantasia y el
placer secreto de las expectativas, se levanta con su propia fuerza. Y
en ese momento de confrontacién, prevalece el lobo mis fuerte. El
problema no es que el buscador tenga una naturaleza inferior, todos
la tienen. El problema es que la alimentacién ha sido demasiado
equilibrada, de modo que ambos lobos se han mantenido vivos y
vigorosos. La guerra contintia porque a ninguna de las partes se le
ha permitido debilitarse de manera decisiva.

La prictica de la limpieza en Heartfulness es profunda. Cada
atardecer, el buscador se sienta, visualiza las complejidades e
impurezas del dia saliendo por detrds y recibe la luz divina que
entra por delante. Las impresiones se disipan y el sistema se aligera.
La libertad se acerca. Sin embargo, algunos buscadores informan
de que, a pesar de anos de limpieza diligente, ciertas tendencias
permanecen obstinadamente arraigadas. Sus deseos regresan, a
veces con mayor fuerza que antes, y asi persiste el patrén. ;Por qué?

Esto se debe a que la limpieza elimina lo que el corazén estd
dispuesto a soltar. Cuando una tendencia se atesora en secreto,
cuando alguna parte de la psique se aferra a ella con afecto oculto,



la limpieza encuentra resistencia. La técnica sigue funcionando a
su propio nivel. La raiz mds profunda permanece protegida por la
propia identidad a la que sirve.

Considere lo que sucede cuando la limpieza se realiza al atardecer,
después de un dia en el que se ha vuelto a sucumbir al mismo patrén.
La mente se arrepiente, el corazén siente remordimiento, se ofrece
una oracién pidiendo perdén y se hace una promesa. La pregunta
es: ¢hasta qué punto es genuina esa promesa?

|a oracién poco ferviente

Hay una gran diferencia entre el deseo de querer algo y desearlo
realmente. Un buscador que lucha contra un deseo persistente puede
desear genuinamente la libertad. En el momento del arrepentimiento,
el deseo es intenso. En el momento de la oracidn, la aspiracién se
siente real. En la quietud de la meditacidn, la liberacién parece

cercana.

Entonces aparece el factor desencadenante. Surge una situacién y
se activa el viejo patrén en el sistema nervioso, lo que a menudo
conduce a reacciones que estin profundamente enterradas en el
subconsciente. De repente, toda esa aspiracién por algo superior

Hay una gran diferencia entre el deseo de querer algo
y desearlo realmente. Un buscador que lucha contra
un deseo persistente puede desear genuinamente la
libertad. En el momento del arrepentimiento, el deseo es
intenso. En el momento de la oracién, la aspiracion se

siente real. En la quietud de la meditacion, la liberacion
parece cercana.



se evapora. Lo que queda es la fuerza bruta del deseo y, en ese
momento, el buscador descubre lo superficiales que eran realmente
las raices de su aspiracién.

Esto no es hipocresia, es la condicién humana. El problema no es
que mintamos sobre nuestro deseo de libertad. El problema es que
atn no hemos cultivado una aspiracién lo suficientemente profunda
como para sobrevivir a la confrontacién. La oracién es real, pero
también es poco ferviente.

Una antigua historia ilustra bien esto. Un comerciante acudié a
un monje, preocupado por su incapacidad para dejar de enganar
a sus clientes.

“Sé que estd mal”, dijo. “Todas las noches prometo ser honesto,
pero todas las mafianas me encuentro mintiendo de nuevo. ;Qué
me pasar’.
El monje le pregunté: “Cuando haces tu promesa por la noche,
¢de verdad quieres ser honesto?”. “Si, por supuesto”, respondié el
comerciante.
« ~ . . .
Y cuando llega la mafiana y un cliente se presenta ante ti, ssigues
queriendo ser honesto?”.
El comerciante hizo una pausa y respondié: “En ese momento, lo
que mds deseo es vender”.
« .z
Entonces, tu promesa de la noche la hace una persona, y tu eleccién
de la mafiana la hace otra. Hasta que no se conviertan en la misma
persona, seguirds rompiendo tu promesa’.

El comerciante pregunt6 cémo hacer que fueran la misma.



El monje respondié: “Debes descubrir qué es lo que deseas mas
que vender. Cuando lo encuentres, las mentiras desaparecerdn por
si solas”.

Hay un principio mecdnico que se aplica a los fracasos repetidos.
Cada fractura debilita la estructura para la siguiente prueba. Un
puente disenado para soportar una determinada carga puede soportar
una carga ligeramente superior una vez, pero si esto se repite, se
producen microfracturas. El puente puede seguir pareciendo sélido,
pero el dafio es interno. Al final, lo que parecia una sobrecarga
menor provoca un fallo catastréfico.

La fuerza de voluntad funciona de manera similar. Cada vez que
se anula, cada vez que la decisién clara de la mente superior es
arrasada por la oleada del deseo, algo se fractura. La fractura puede
ser invisible mientras se acumula el dafio.

Por eso, los buscadores que han fallado muchas veces suelen decir
que se sienten mds débiles que cuando empezaron. Esperaban que
la préctica los hiciera mas fuertes, pero los repetidos fracasos han
erosionado la capacidad que intentaban desarrollar. La solucién no
es evitar poner a prueba la fuerza de voluntad; la solucién es dejar
de condicionarla al fracaso.

La transformacién comienza con una honestidad implacable sobre
el estado real del corazén. La mayoria de nosotros sobreestimamos



nuestro compromiso con la libertad y subestimamos nuestro apego a
nuestros patrones. Esta evaluacion errénea conduce a promesas que
no se pueden cumplir, lo que lleva a la erosién descrita anteriormente.

¢Coémo seria una evaluacién honesta? Significaria admitir, sin
verglienza ni justificaciones, la proporcién exacta del deseo que hay
en nuestro interior. En una escala del uno al diez, ;cuinto desea
realmente la liberacién? Y en la misma escala, scuinto desea el
placer que le proporciona su patrén?

Para muchos, la respuesta honesta es humillante. La aspiracién a la
libertad puede registrarse como un cinco o un seis, mientras que la
atraccién del patrén puede registrarse como un ocho o un nueve.

Dadas estas proporciones, el resultado de cualquier confrontacién
es predecible. Sin embargo, esto no es motivo para desesperarse,
sino para elaborar una estrategia. Si su aspiracion es mas débil que
la atraccién del deseo, trabaje en ella. No siga haciendo promesas
que la proporcién actual no puede sostener. En cambio, concéntrese

en cambiar la proporcién en si.

El anhelo por lo Divino no crece a través de la fuerza de voluntad,;
crece a través de la experiencia y la ésmosis que resulta de ella.

Cuando dedicamos tiempo a la meditacién, ocurre algo mds alla de
nuestra experiencia consciente. El sistema recibe una transmisién
y el corazén absorbe algo de la condicién que se transmite. Con
el tiempo, la experiencia repetida crea una nueva base, una nueva
normalidad y un nuevo sentido de lo que es posible.

10



Cuando dedicamos tiempo a la meditacidon, ocurre
algo mas alla de nuestra experiencia consciente. El
sistema recibe una transmision y el corazon absorbe
algo de la condicion que se transmite. Con el tiempo, la

experiencia repetida crea una nueva base, una nueva
normalidad y un nuevo sentido de lo que es posible.

Por eso se enfatiza el satsang, estar en comunién con la verdad. Al
estar en presencia de un Maestro, o de un facilitador comprometido
cuyo anhelo se ha vuelto total, algo se despierta en nuestro corazén.
Se produce una resonancia con la frecuencia del deseo superior, y
nuestra propia frecuencia comienza a cambiar.

Del mismo modo, el tiempo dedicado a leer las palabras de aquellos
que han realizado el viaje, el tiempo dedicado a la contemplacién
de lo que hay mas alld de nuestros patrones y tendencias, el tiempo
dedicado al servicio que desvia la atencién del yo, todo ello alimenta
al lobo superior, mientras que el lobo inferior recibe menos atencion.

El cambio se produce gradualmente, de modo que un dia nos damos
cuenta de que el enfrentamiento con otra persona en la mafana
se siente diferente. La reaccién impulsiva puede seguir ahi, pero
también hay algo mis, algo que antes no estaba presente o que
estaba presente, pero es mds débil. La proporciéon ha cambiado.

|a calidad del grito interior

Babuji Maharaj comenté una vez que si el anhelo de Dios fuera
tan fuerte como el anhelo de los objetos mundanos, la realizacién
seria instantanea.

11



Consideremos lo que esto significa. Cuando surge un deseo
poderoso, se apodera de todo nuestro sistema. Los pensamientos,
los sentimientos, el cuerpo y la fuerza de voluntad se alinean para su
cumplimiento. La resistencia se desmorona porque no hay ninguna
tuerza comparable que se le oponga. ;:Qué pasaria si el deseo de
liberacién fuera igualmente omnipresente? No necesitaria luchar
contra el deseo menor, ya que simplemente lo subsumiria. Al igual
que un gran rio absorbe un pequefo arroyo, la corriente mas grande
llevaria todas las aguas en una sola direccién.

Por eso las oraciones poco fervientes no pueden transformarnos.
Por eso el arrepentimiento superficial rebota en los patrones y
tendencias mds profundos. La intensidad no es la misma: el anhelo
de la libertad es una vela, mientras que la atraccién de un habito
es una hoguera. Hasta que las proporciones cambien, el resultado
estd predeterminado.

Hay una historia sobre un hombre que un dia se encontré con un
capullo y observé cémo la mariposa luchaba por salir de él. La
abertura era diminuta y la mariposa empujé y se esforzé durante
horas. Sintiendo compasién, el hombre tomé unas tijeras y corté
el capullo para agrandar la abertura. La mariposa salié ficilmente,
pero su cuerpo estaba hinchado y sus alas arrugadas, por lo que
nunca pudo volar.

Lo que el hombre no entendia era que la lucha a través de la pequefia

abertura era la forma que tenia la naturaleza de forzar el fluido
del cuerpo de la mariposa hacia sus alas. La supuesta dificultad

12



EL ATAJO
(Alas marchitas)..

LA LUCHA
(Crecimiento esencial

EL CAPULLO Y LA MARIPOSA:
El proposito de la dificultad

El esfuerzo empuja el liquido hacia Dificultad eliminada.
las alas. Permite el vuelo. Capacidad prevenida.

que parecia cruel era esencial para que la mariposa desarrollara
su capacidad de volar. Del mismo modo, el buscador que quiere
que Dios elimine las dificultades del camino puede estar pidiendo
emerger con las alas marchitas.

Muchos buscadores rezan para liberarse de sus tendencias. Le piden
a Dios que elimine sus deseos, que fortalezca su fuerza de voluntad
y que les facilite el camino, pero a menudo parece que no ocurre
nada. El deseo permanece, la fuerza de voluntad sigue siendo débil
y el camino sigue siendo dificil. Esto lleva a algunos buscadores a
dudar y a perder la fe. Piensan que Dios no les escucha, que a Dios
no le importa o que Dios no existe... pero hay otra posibilidad.

¢Y si la respuesta de Dios es utilizar la dificultad misma para la
transformacién? ;Y si el esfuerzo es el medio por el cual el buscador

13



desarrolla la fuerza que requiere la liberacién? Consideremos la
alternativa. Si Dios simplemente eliminara todas las tendencias
problemdticas cuando se le pidiera, el buscador permaneceria
espiritualmente infantil. Nunca desarrollaria la musculatura interior
que exige la verdadera libertad. Seria liberado sin llegar a ser libre.
La lucha no es una prueba de la indiferencia divina, es parte del
plan de estudios.

El momento del verdadero arrepentimiento

Hay una diferencia entre el arrepentimiento y el remordimiento. El

remordimiento dice: “Ojald no hubiera hecho eso. Me siento mal
. s » . .

por ello y espero hacerlo mejor la préxima vez”. El arrepentimiento

dice: “Veo lo que he estado haciendo, veo lo que cuesta y veo que

no puedo seguir asi. Algo en mi cambia, ahora, en este momento,

en una direccién diferente”.

REMORDIMIENTO VS ARREPENTIMIENTO: La anatomia del
cambiothe Turn

REMORDIMIENTO ARREPENTIMIENTO
(La mirada al pasado) (La transformacion existencial)

Honestidad total. “No puedo seguir asi.
Aferramiento al ego. “Ojala no hubiera hecho eso”. Aytdame”

Una espiral de vergiienza. Ciclo emocional. Un antes y un después. Cambio radical.



El remordimiento es emocional y, a menudo, se asocia con una
carga cada vez mds pesada de culpa y vergiienza, mientras que
el arrepentimiento es existencial. El remordimiento va y viene a
nivel consciente, a la vez que sigue influyendo en nuestros patrones
subconscientes, mientras que el arrepentimiento proporciona un
cambio distintivo en la conciencia, un antes y un después, y esto
exige actuar para romper los patrones.

La décima maxima' de Babuji Maharaj exige arrepentimiento,
no mero remordimiento. El estado de 4nimo suplicante descrito
por Babuji no es un estado de autocompasién o tristeza, sino un
estado de honestidad ingenua ante lo Divino, sin ocultar nada,
sin defender nada, simplemente presentando la condicién real del
corazén y pidiendo ayuda.

Cuando el arrepentimiento es genuino, no hace promesas que no
puede cumplir. En cambio, dice: “Esto es lo que soy. Esto es lo que
he estado haciendo. No sé si podré dejar de hacerlo, pero sé que
quiero dejarlo. Por favor, aytidame”. Este tipo de oracién llega mas
alld de nuestros patrones y tendencias. Esa honestidad despeja el
camino para que la gracia actie donde el esfuerzo ha fracasado.

Hay un secreto que cambia instantineamente nuestra relacién con
los deseos: nuestros patrones no quieren lo que parecen querer, sino
que en realidad sefialan algo mds profundo.

1 Chandra, Ram., 2019. Comentarios sobre las diez maximas de Sahaj Marg.
Misién Shri Ram Chandra, India.

15



El ansia del placer fisico es, en el fondo, un anhelo de unién. La
busqueda inquieta de satisfaccién momentanea es, en el fondo, una
bisqueda de plenitud permanente. El apego alo que es efimero es,
en el fondo, un intento de aferrarse a lo que es eterno. Los patrones
no estin equivocados en lo que buscan; estin equivocados en dénde
lo buscan.

Cuando se comprende esto, nuestros patrones serdn recibidos con
compasién en lugar de con resistencia: “Veo lo que estds tratando
de encontrar. No estd aqui, pero sé dénde estd. Ven conmigo”.

Esta respuesta es diferente a luchar contra un patrén o suprimir o
negar su existencia. Luchar sélo fortalece a ambas partes, y negarlo
lo mantiene en el subconsciente, donde atin puede ser reactivado. Por
otro lado, arrojar luz sobre ello disuelve el malentendido en su raiz.

En algiin momento del viaje, algo cambia. No es un cambio dramitico,
ni hay fanfarria. A menudo, no lo notamos de inmediato, pero nuestro
centro de gravedad cambia. Antes, el corazén estaba orientado hacia
el placer, con miradas ocasionales hacia la libertad. Ahora, el corazén
estd orientado hacia la libertad, con tirones ocasionales del viejo
patrén. Los tirones contindan, pero la orientacién ha cambiado.

Este cambio no se puede forzar, pero podemos prepararnos para ello.
Una persona que aprende a navegar en barco volcara con vientos
fuertes y olas rompientes; sin embargo, con el tiempo, gracias a
la prictica constante, se convertird en un experto en navegar en

todas las condiciones meteoroldgicas. Del mismo modo, nuestra

16



practica—la limpieza diaria, la meditacién diaria, la autoevaluacién
sincera, las consecuencias acumuladas de los fracasos y la creciente
familiaridad con lo que hay mds alld de nuestros patrones— nos
prepara para el viaje que nos espera. Entonces, el cambio en si
mismo ocurre por obra de la gracia, en su propio momento, cuando
el corazén estd listo.

Si estdn leyendo esto y reconocen su propia lucha, sepan que los
fracasos no han sido en vano. Cada fracaso ha depositado algo en
ustedes, y cada recuperacién ha construido algo. El mero hecho
de que sientan ese peso de esto sugiere que algo en ustedes no se

ha rendido.

Lo que se necesita ahora no es mas del mismo tipo de esfuerzo, sino
un cambio en la calidad del deseo. Aqui hay algunas sugerencias:

Dejen de hacer promesas que no puedan cumplir. En su lugar,
hagan una evaluacién sincera: ;Cudnto desean realmente la libertad?
Compirenlo con lo mucho que les atraen sus patrones de deseo.
Sean precisos, sean firmes y tomen conciencia de las tentaciones
respectivas.

Luego pregintense “;Cémo pueden cambiar las proporciones?”. No
sucederd por la fuerza de voluntad o el esfuerzo moral; sucederd
alimentando al hambre mayor, y dejando sin comer a la menor.
Eso se conseguird exponiéndose a la transmisién que despierta el
anhelo mds profundo y rodeindose de personas cuya orientacién
les recuerde sus propias capacidades mas elevadas.

17



Hay una promesa que vale la pena cumplir: la promesa de seguir
intentdndolo. No tiene sentido prometer tener éxito siempre, ya
que eso estd mas alld de la garantia humana. Seguir intentindolo,
seguir levantdndonos, seguir orientando el corazén hacia lo mds
elevado; todo eso estd a nuestro alcance.

Lo Divino no mide el progreso por la ausencia de fracasos; lo Divino
mide el progreso por la persistencia de la aspiracién.

El buscador que fracasa mil veces y se levanta mil y una ha
demostrado algo importante: se ha negado a abandonar el camino.
Esta actitud es en si misma una victoria, y la persistencia es en si
misma una transformacién. Con el tiempo, lo que comienza como
un esfuerzo obstinado y a veces mecdnico madura hasta convertirse
en una orientacién natural. Lo que era una lucha se convierte en

fluidez, y lo que estaba dividido se convierte en un todo.

El corazén dividido no permanece dividido para siempre.
Un dia, sin grandes alardes, simplemente encuentra su direccién.

Y cuando lo hace, se pregunta por qué alguna vez se incliné por
otro camino.

18



La guerra interior es real. El camino para atravesarla es el anhelo
sincero. El resultado ya estd escrito en la naturaleza misma de la
conciencia: lo que es verdadero persiste y lo que es falso se marchita.
Su trabajo consiste en alinearse con lo que es verdadero, una y otra
vez, hasta que la alineacién se vuelva permanente.

Esa alineacién se llama libertad.
Y la libertad les estd llamando a su hogar.

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Con amor y respeto,
Kamlesh
Aniversario del nacimiento de Pujya Shri Lalaji Mahbaraj, 2 de febrero de 2026

Mensaje con motivo del 153° aniversario del nacimiento de
Pujya Shri Lalaji Mabaraj
1, 2 y 3 de febrero de 2026, en Kanha Shanti Vanam

19



Clases magislra|es con Daaji

iPuedes empezar a practicar la
meditacién Heartfulness en cualquier
momento! Unete a Daaji en una serie
de tres clases magistrales, en las que
comparte los beneficios del método
Heartfulness y explica cémo incorporar
la relajacién, la meditacién, la limpieza
y la oracién Heartfulness a tu rutina

diaria. Todas las clases magistrales son
gratuitas.

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Practicas de Heartfulness

Descubre las pricticas de
Heartfulness, aprende la meditacién
la Limpieza y la oracién.

https://heartfulness.org/la/

20


https://heartfulness.org/global/masterclass/

heartfulness

purity

weaves destiny




