Unsere Vorfahren Glacklich
Machen

DAAJI

Botschaft anlasslich des 153. Geburtstags von

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

22.,23. und 24. Januar 2026 in Kanha Shanti Vanam






Meine Lieben,

jedes Jahr, wenn Basant Panchami niherkommt, geschieht etwas
in meinem Herzen, das ich nicht vollstindig erkliren kann. Die
gelben Blumen, die sanfte Wirme, die in die Luft zurtckkehrt,
die Fruhlingsbluten — all das spricht von Erneuerung. Aber fiir
diejenigen von uns, die diesen Weg gehen, hat dieser Tag einen
Duft, der iiber die Jahreszeit hinausgeht, denn das gottliche Licht
hat genau den Tag gewihlt, um auf die Erde herabzusteigen.

Am 2. Februar 1873 wurde eine besondere Personlichkeit geboren,
die fiir immer verandern sollte, wie Menschen Spiritualitit erleben.
Zu dieser Zeit war sich die Welt dessen nicht bewusst. Wie hitte
sie auch? Grofle Seelen kommen still und ohne Fanfare, getarnt
in Gewohnlichkeit. Doch die Natur wusste es und gab an diesem
Tag ein stilles Versprechen.



Die Mutter des Kindes war eine heilige Frau, deren Herz vor
Hingabe tberfloss. Einmal kam ein Avadhoor" an ihre Tir und
fragte nach etwas zu essen. Der Avadhoot bat um Fisch, aber sie
hatte keinen, da sie Fleisch weder kochte noch aff. Durch eine
gnadenvolle Figung ging die aufmerksame Magd des Hauses
zu einem Nachbarn und holte zwei Fische. Als der Heilige sie
gegessen hatte, fragte er: ,Was bedrickt dich?® Die Dame des
Hauses schwieg, aber ihre Magd antwortete: ,Meine edle Herrin
hat alles aufler einem Kind.*

»,Oh!“, rief der Heilige aus und blickte jenseits des tiefblauen
Himmels. Nach ein paar Minuten strahlte er, hob seine Finger
gen Himmel, sagte: , Eins ... zwei ... eins ... zwei ...“ und ging fort,
um nie wieder gesehen zu werden.

Im folgenden Jahr wurde an Basant Panchami 1873 der erste Sohn
geboren, und das war Ram Chandra von Fatehgarh, auch bekannt
als Lalaji.

Was kann ich tiber diese besondere Personlichkeit sagen, das nicht
bereits gesagt wurde? Dichter haben es versucht, die Schriften
weisen auf solche Wesen hin, und Alfred Lord Tennyson schrieb

diese Worte, die nur fiir Lalaji bestimmt sein mogen:

Du scheinst zugleich menschlich und gottlich;
das hochste, heiligste Menschsein bist du.

', Mystiker oder Heiliger, der jenseits von Egobewusstsein, Dualitit und welt-
lichen Sorgen steht und ohne Riicksicht auf gesellschaftliche Konventionen
handelt.*



Noch als junger Mann erreichte er in einer Spanne von nur sieben
Monaten, was viele in unzihligen Leben nicht erreichen konnten.
Das géttliche Licht erschien ihm nicht als ein fernes Ziel, das es zu
verfolgen galt; es lebte ganz natirlich in ihm. Er suchte es nicht,

€r war €s.

Durch Lalaji wurde ein vergessenes Erbe der Menschheit erneut
zuginglich gemacht: Die heilige Wissenschaft des Pranabuti, auch
bekannt als die Ubertragung von Pranasya Prana, der Essenz des
Lebens. Dieses tiefgriindige Wissen wurde erstmals dreiundsiebzig
Generationen vor Lord Ram Chandraji von Ayodhya durch Pujya
Shri Rishabh Devji Maharaj eingefiihrt, der die subtile Wissenschaft

entdeckte, wie der Quell des Lebens selbst iibertragen werden kann.

Durch gottliche Ubertragung 6ffnen sich die Tiiren zu hoheren
Ebenen des Bewusstseins. Suchende erhalten Zugang zu Brahmvidya
(gottliches Wesen) nicht durch Riickzug aus dem Leben in Sanyas
(Askese), sondern durch harmonische Integration: Indem sie voll
und ganz in der Welt leben, und, wihrend sie innerlich mit dem
Hochsten vereint bleiben, als Haushilter (Gribastha) sowohl
materielle als auch spirituelle Pflichten erfillen. Dieser lebendige

Durch géttliche Ubertragung 6ffnen sich die Tiiren zu
hoheren Ebenen des Bewusstseins. Suchende erhalten
Zugang zu Brahmvidya (gottliches Wesen) nicht durch
Riickzug aus dem Leben in Sanyas (Askese), sondern
durch harmonische Integration: Indem sie voll und ganz

in der Welt leben, und, wihrend sie innerlich mit dem
Hoéchsten vereint bleiben, als Haushdlter (Grihastha)
sowohl materielle als auch spirituelle Pflichten erfiillen.



Strom gottlicher Ubertragung fithrt einen Suchenden durch
aufrichtige tdgliche Praxis schnell in Zustinde des Samadhi, oft
in bemerkenswert kurzer Zeit.

Im Laufe der Menschheitsgeschichte verblasste diese kostbare
Wissenschaft jedoch allméhlich im Bewusstsein der Menschen und
ging schlieflich verloren. Sie blieb in Vergessenheit, bis das Schicksal
eingrift und Lalaji Maharaj den heiligen Strom wiederentdeckte,
neu belebte und so der Menschheit einen direkten, lebendigen
Weg zum Hoéchsten zurtickgab. Das war Lalajis Geschenk: nicht
nur Philosophie und Lehre, sondern die tatsichliche Ubertragung
der spirituellen Essenz von Herz zu Herz.

Und dann kam der Schiiler.

In Shahjahanpur hérte ein junger Mann namens Ram Chandra
(Babuji) von dem Heiligen in Fatehgarh. Allein schon bei der
Erwihnung von Lalajis Namen regte sich etwas in ihm, und so reiste
er nach Fatehgarh, um ihn zu treffen. Bei dieser ersten Begegnung
am 3. Juni 1922 verinderte sich sein Leben fiir immer.

Spiter schrieb er: ,Als ich zum ersten Mal zu meinem Meister
kam, erlebte ich einen Geisteszustand, der seinesgleichen sucht.
Die Glickseligkeit, die ich in diesem Moment meines Lebens
empfand, kann ich nicht angemessen beschreiben. Von diesem
Tag an begann ich ein neues Leben. Alles schien sich verdndert
zu haben. Die Welt erschien mir anders.“

Und so begann eine Liebesgeschichte, die alle anderen in der
spirituellen Geschichte tibertreffen sollte. Ich verwende diese Worte



nicht leichtfertig, denn was sich zwischen Lalaji und seinem Schiiler
entwickelte, war keine gewdhnliche Hingabe. Es war weit mehr als
die Ehrfurcht, die ein Schiiler fur einen Lehrer empfindet. Es war
etwas, fiir das es keine Worte gibt und das sogar die himmlischen
Wesen in Staunen innehalten lief3.

Ich verwende diese Worte nicht leichtfertig, denn was
y . sich zwischen Lalaji und seinem Schiiler entwickelte,
; war keine gewohnliche Hingabe. Es war weit mehr als die
” // Ehrfurcht, die ein Schiiler fiir einen Lehrer empfindet.
« Es war etwas, fur das es keine Worte gibt und das sogar
die himmlischen Wesen in Staunen innehalten lief3.

Babuji sagte einmal tiber ihre Verbindung: ,Wir waren in Osmose,
spirituell vollkommen vereint, unsere Herzen waren eins. Nichts ist
zu schon fiir den Geliebten; eine solche Liebe hilft einem, an seine
Grenzen zu gehen, alles zu versuchen, um ihn zufrieden zu stellen.

An anderer Stelle gestand er, dass er ohne Lalaji keine Sekunde
existieren konnte. Er bezog sich dabei nicht auf den physischen
Lalaji, der Jahrzehnte zuvor verstorben war, sondern auf den Lalaji,
der zum Atem seines Atems geworden war, zu Pranasya Prana,
zum Leben seines Lebens.

Ich mochte etwas mit euch teilen, das mich jedes Mal zu Trinen
rihrt, wenn ich es lese.

In Lalajis Diktaten gibt es eine Aussage tiber Babuji, die uns in
ehrfiirchtigem Staunen verstummen lassen sollte. Lalaji beobachtete,



dass Babuji selbst in den heiligsten Momenten mit seiner Frau
den Meister in seinem Herzen nie verliefy, nicht einmal fiir einen
einzigen Atemzug. Ihre Verbindung blieb unter allen Umstinden
seines weltlichen Lebens ungebrochen.

Das ist Brahmacharya (ethisches Verhalten) im wahrsten Sinne
des Wortes: nicht die Abwesenheit weltlichen Lebens, sondern
die stindige Prisenz von Constant Remembrance innerhalb dieses
Lebens. Babujis Aufmerksamkeit blieb auf das Hochste gerichtet,

selbst wenn sein Korper mit der Welt beschiftigt war.

Welche Liebe kann eine solches Erinnern aufrechterhalten? Welche
Hingabe kann eine solche Bestindigkeit bewahren?

Ich werde euch jetzt etwas Auflergewohnliches erzihlen.

In einer Interkommunikation, die in ,, Whispers from the Brighter
World’vom 21. Midrz 1945 aufgezeichnet ist, gibt es einen Austausch,
der in Gold geschrieben stehen sollte. Zuerst sprach Swami
Vivekananda, dieser Léwe unter den Seelen, tiber Lalajis Liebe zu

Babuji, und dann sprach Lord Krishna tiber Babujis Liebe zu Lalaji.

Swami Vivekananda sagte: ,Was auch immer unser Herr [Lalaji]
tber seine Liebe zu dir sagt, ist die reine Wahrheit. Er brennt vor
Liebe zu dir. Ich habe in meinem ganzen Leben nie ein solches
Beispiel gesehen.“ Dann fuhr er fort: ,Die Menschen verlassen
ihre Hauser fiir Gott: Er hat sein (himmlisches) Zuhause fiir dich
verlassen. Das ist das grofite Opfer, das jemals von einer befreiten
Seele erwartet werden kann.“ Woraufhin Lalaji ihn unterbrach und
Babuji bat, das Gesprich nicht in seinem Tagebuch festzuhalten.



Lalaji, der befreite Meister, hatte sein Bhandar, seine himmlische
Wohnstitte, fiir seinen Schiiler Babuji verlassen. Der Lehrer stieg
fir den Schiiler herab, der Himmel neigte sich zur Erde.

Und dann sprach Lord Krishna, und seine Worte lassen meine
Hinde noch immer zittern, wihrend ich dies schreibe: ,Was
Swami Vivekananda gesagt hat, ist buchstéblich richtig, und es
schadet nicht, zu schreiben, dass du in Sachen Liebe sogar Radha?
Ubertroffen hast... Die Liebe von Radha steht nun an zweiter Stelle
nach deiner.“

Versteht ihr, was das bedeutet? Radhas Liebe zu Krishna wird seit
Jahrtausenden als das hochste Beispiel fiir Hingabe gefeiert. Radhas
Name ist zum Synonym fir géttliche Liebe geworden, und doch
erklirt Lord Krishna, dass Babujis Liebe zu Lalaji sogar Radhas
Liebe tibertroffen hat.

Doch hier endet diese Geschichte noch nicht. Drei Tage spiter
erreicht sie einen Hohepunkt, der in der gesamten Schopfung
beispiellos ist.

An dem verheiflungsvollen Tag des 24. Mirz 1945 arrangierte

Lalaji es, dass Babuji direkt vom Héchsten Wesen initiiert wurde.

Lord Krishna, der Zeuge dessen wurde, erklirte: , Es ist ein tiberaus

glickverheiffender Tag, da dein verehrter Meister dich direkt

? ,Im Bund mit Krishna wird Radha als hochste Gottin angesehen, da sie mit
ihrer Liebe Krishna unter Kontrolle halt. Krishna kann die Welt verzaubern,
jedoch Radha ,verzaubert® selbst Krishna. Aus diesem Grund nimmt sie unter
allen Géttinnen den hochsten Rang ein.®

9



vom Hochsten Wesen initiieren liefs. Dies ist, was man als wahre
Initiation bezeichnet. Es ist das erste Beispiel dieser Art seit Beginn

der Schopfung.*

Swami Vivekananda figte hinzu: ,Ich bin tberglicklich, denn
ich horte die Nachricht von deiner direkten Initiation durch das
Hochste Wesen. Dies ist das erste Beispiel seit Anbeginn der Welt.*

Haltet nun inne und denkt tiber etwas nach, das mein Herz vor
Staunen schmerzen lisst.

Nach diesem auflergewdhnlichen Ereignis machte Lalaji eine leise
Bemerkung, die die Tiefe seiner Selbstlosigkeit offenbart. Er sagte:
,Die direkte Initiation ist ganz und gar meine Methode. Frither
kam das niemandem in den Sinn, noch wurde es jemals in die
Praxis umgesetzt.*

Versteht ihr, was das bedeutet? Lalaji kannte diese Methode,
weil er sie selbst entdeckt hatte. Im Laufe seines Lebens hatte
er etwas begriffen, was noch niemand vor ihm erkannt hatte: die
Moglichkeit der direkten Initiation durch das Hochste Wesen.
Er hitte sie fur sich selbst nutzen konnen, aber das tat er nicht.
Er behielt dieses hochste Geheimnis fur sich und wartete darauf,

Nach diesem auflergewohnlichen Ereignis machte

s P Lalaji eine leise Bemerkung, die die Tiefe seiner
/“:k Selbstlosigkeit offenbart. Er sagte: ,Die direkte
Initiation ist ganz und gar meine Methode. Friiher

o

/
=

i

kam das niemandem in den Sinn, noch wurde es
jemals in die Praxis umgesetzt.”

10



dass sein geliebter Schiiler einen Zustand erreicht hatte, in dem
er ein solches Geschenk empfangen konnte. Und erst als Babuji
diesen erhabenen Zustand erlangte, wandte Lalaji die Methode
fiir seinen Schiiler an.

Der Lehrer stellte den Schiiler an erste Stelle und gab ihm, was er
selbst nie fiir sich in Anspruch genommen hatte. Eine solche Liebe
geht tber jede Logik hinaus, vielleicht sogar tiber das Opfer eines
Elternteils fir sein Kind oder die Hingabe eines Liebenden an seine
Geliebte. Hier entdeckte der Guru das hochste spirituelle Geschenk
und gab es seinem Schiiler, zufrieden damit, im Hintergrund zu
bleiben und zu sehen, wie sein Schiller Hohen erklomm, die er
selbst nicht anstrebte.

Und was sagte Lalaji iiber sich selbst, nachdem er dieses hochste
Geschenk gemacht hatte? Er zitierte ein persisches Couplet: ,K6nig
Mahmud von Ghazni, der Herr tiber Tausende von Sklaven gewesen
war, wurde in so grofle Armut gestiirzt, dass er zum Sklaven eines

Sklaven herabsank.“ Und dem fiigte Lalaji schlicht hinzu: ,Das

ist mein Zustand.“

Der Meister der Meister, die Besondere Personlichkeit, die das
Verlorene wiedergewonnen hatte, derjenige, durch den Pranahuti
zur gesamten Menschheit flief3t, beschrieb sich selbst als ,Sklave
eines Sklaven“, weil er seinem Schiiler etwas Grofieres als sich
selbst gegeben hatte.

Hier werden wir Zeugen der erhabenen Liebe eines Gurus, der

sich selbst die hochste Frucht vorenthielt, damit sein Schiiler sie
zuerst kosten konnte. Sein Herz war so unermesslich grof}, dass

11



er, als er das grofite Geheimnis der Schopfung entdeckte, es einem
anderen schenkte. Aber das als Opfer zu bezeichnen, hiefle, das
Herz eines wahren Meisters zu verkennen. Dieses Geschenk war

tir Lalaji eine Quelle hochster Freude.

Tatsichlich ist es die grofite Freude, die ein Guru erfahren kann,
zu sehen, dass sein Schiuler ihn tubertrifft, zu beobachten, wie der
Geliebte aufsteigt, ihm alles zu geben und dabei nur Erfillung zu
empfinden. Eine Mutter opfert nichts, wenn sie ihr Kind stillt, und
ein Fluss opfert nichts, wenn er ins Meer miindet. Fiir Lalaji war
es sowohl eine Vollendung als auch eine Quelle der Gliickseligkeit,
Babuji zu erméglichen, als erster Mensch direkt vom Héchsten
initiiert zu werden.

Tatsdchlich ist es die grofdte Freude, die ein Guru

\\ erfahren kann, zu sehen, dass sein Schiiler ihn
e | ; ubertrifft, zu beobachten, wie der Geliebte aufsteigt,
« :\ ithm alles zu geben und dabei nur Erfiillung zu

empfinden.

Das ist Liebe. Das ist der Weg. Das ist es, was wir an Basant
Panchami feiern.

Lalaji sagte einmal iiber die heutige Ara: ,Diese Epoche wird fiir
sehr lange Zeit nicht wiederkehren. Fiir diese besondere Zeit gilt
das Sprichwort: ,Majnun® machte den Wald zu seinem Heim,

* Es ist die ungliickliche Geschichte des Liebespaares Majnun und Layla

12



aber ich verwandelte mein Heim in einen Wald.“ Der legendire
Liebhaber Majnun lief die Zivilisation hinter sich, um in
der Wildnis umherzuirren, verriickt vor Liebe. Im Gegensatz
dazu verwandelte Lalaji, der Meister, seine eigene himmlische
Wohnstatt in eine Wildnis der Sehnsucht ... nach seinem Schiiler.

Lord Krishna beschrieb Babujis Wiirdigkeit als 4nuztara, die hochste
Einstufung. Er sagte: ,Solche Wiirdigkeit entsteht manchmal ganz
plotzlich nach Jahren, Jahrhunderten oder sogar Jahrtausenden,
und sie ist ohne Parallele. Eine solche verdienstvolle Person wird

auf Gottes Geheif geboren. Du bist das Beispiel dafiir.”

Als Lalaji 1931 seinen physischen Kérper verlief3, schrieb Babuj:
»2Eigentlich ist nicht mein Meister gestorben, vielmehr fihlte ich
mich selbst wie tot.“ In den folgenden Jahren blieb sein Tagebuch
weitgehend still. Der produktive Schiiler, der wihrend Lalajis
Lebzeiten so viel aufgezeichnet hatte, trat in eine Ruhephase ein;
etwas musste in dieser Dunkelheit heranreifen.

Und dann, im Jahr 1944, war ihre Kommunikation wiederhergestellt.
Die Beziehung, die durch den physischen Tod beendet schien,
hatte lediglich ihre Form gedndert. Lalaji fuhr fort, zu fihren, zu
tibertragen und zu lieben. Die Verbindung transzendierte den Tod,
die Liebe transzendierte den Korper, und so fliefit die Ubertragung
weiter.

Warum erzihle ich all dies an Basant Panchami? Damit ihr versteht,
worauf ihr Zugang erhalten habt.

13



Wenn ihr in der Meditation sitzt und diese sanfte Regung in eurem
Herzen spiirt, beriihrt ihr denselben Strom, der zwischen Lalaji
und Babuji floss. Wenn ihr Ubertragung empfangt, dann empfangt
ihr das Geschenk, das fiir die Menschheit wiedergewonnen wurde,
nachdem es unzihlige Generationen lang verloren war. Und wenn
ihr diese unerklirliche Sehnsucht nach etwas verspurt, das ihr
nicht benennen konnt, spiirt ihr das Echo einer Liebe, die sogar

die Liebe Radhas tibertraf.

Das ist unser Erbe, unser Geburtsrecht. Es steht uns zur Verfiigung,
weil 1873 an Basant Panchami ein Kind geboren wurde, das spiter
ein Meister wurde, und weil ein Schiiler diesen Meister mit einer

Liebe liebte, die seit Anbeginn der Schépfung beispiellos ist.

Die Frihlingsblumen blithen, die Welt erneuert sich, und in den
Herzen derer, die praktizieren, findet Tag fir Tag still und leise
dieselbe Erneuerung statt, wihrend die Ubertragung ihre Arbeit
fortsetzt.

An diesem Basant Panchami verneige ich mich zu Fiflen von
Pujya Shri Lalaji Maharaj, der Besonderen Personlichkeit, die all
dies moglich gemacht hat. Und ich verneige mich zu Fiiflen von
Pujya Shri Babuji Maharaj, dessen Liebe eine Tir geofinet hat, die

niemals geschlossen werden kann.

Wir sind die Erben dieses Vermichtnisses. Was fir eine
Abstammungslinie! Was fiir ein Schatz wurde uns in die Héinde

gelegt! Nun stellt sich uns die Frage: Was sollen wir mit diesem
Erbe tun?

14



Lasst uns dieser Aufgabe gerecht werden. Lasst uns unsere
spirituellen Viter gliicklicher und freudiger machen. Lasst sie von
der Brighter World herabblicken und vor Freude tanzen, wenn sie
sehen, wie wir vereint sind, wie wir einander lieben und respektieren
und wie wir das leben, wofir sie gelebt haben.

Lasst uns dieser Aufgabe gerecht werden. Lasst
uns unsere spirituellen Viter gliicklicher und

\/ herabblicken und vor Freude tanzen, wenn sie
N

Vo
% sehen, wie wir vereint sind, wie wir einander lieben
und respektieren und wie wir das leben, wofir sie

gelebt haben.

; /“ freudiger machen. Lasst sie von der Brighter World
| [ Ak

Um diese Erblinie zu bewahren und zu bereichern, mussen wir uns so
verhalten, denken und handeln, wie es ihren Mafistiben entspricht.
Moége Harmonie in jeder Familie herrschen, die von diesem Weg
berthrt wird. Moge Harmonie in jedem Zentrum herrschen, in dem
sich Suchende versammeln. Mogen die kleinlichen Spaltungen, die
sich manchmal in spirituelle Gemeinschaften einschleichen, in der
Wirme dieser Frithlingssonne verschwinden. Mogen wir uns daran
erinnern, dass wir alle Kinder derselben Linie sind, alle Empfinger

derselben Ubertragung, alle auf dem Weg zum selben Ziel.

Wenn Lalaji seine grofite Entdeckung verschenken konnte, um die
Freude zu erleben, seinen Schiiler aufblithen zu sehen, und wenn
Babuji mit einer Liebe lieben konnte, die sogar die von Radha
ubertraf, dann konnen auch wir sicherlich unseren Bridern und
Schwestern in Freundschaft die Hand reichen. Und wir konnen

15



kleine Krinkungen loslassen und zu Gefiflen werden, die dessen

wiirdig sind, was in uns hineingegossen wurde.

Moge also die Liebe unserer Meister euer Herz bertihren, mége die
Ubertragung euer Wesen verwandeln und moget ihr auf eure eigene
Weise zu einem lebendigen Zeugnis ihres Vermichtnisses werden.

Mit Liebe und Gebeten
Kamlesh

Basant Panchami, 23. Januar 2026

Botschaft anlisslich des 153. Geburtstags von
Pujya Shri Lalaji Mabaraj
22., 23. und 24. Januar 2026 in Kanha Shanti Vanam

16



Masterclasses mit Daaji

Du kannst jederzeit mit der
Heartfulness-Meditation beginnen!
Nimm an Daajis dreiteiliger
Masterclass-Reihe teil, in der er

die Vorteile der Heartfulness-
Methode vorstellt und erklirt, wie
du die Heartfulness-Entspannung,
Meditation, Reinigung und das

Gebet in deinen Alltag integrieren
kannst. Alle Masterclasses sind
kostenlos.

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Heartfulness Praxis

Entdecke die Heartfulness-Praxis
— lerne, dich zu entspannen,
zu meditieren, zu reinigen und zu beten.

https://www.heartfulnessmeditation.de/



https://heartfulness.org/global/masterclass/

heart[ulnes

s destin




