
DA A J I

Rendere Felici i Nostri Antenati

Messaggio in occasione del 153° Anniversario della Nascita di

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ
22, 23 e 24 gennaio 2026, presso Kanha Shanti Vanam





3

Cari tutti,

ogni anno, quando arriva il Basant Panchami, nel mio cuore accade 
qualcosa che non so ben spiegare. I fiori gialli, il dolce calore che 
torna nell’aria e i boccioli primaverili parlano tutti di rinascita. Ma 
per noi che percorriamo questo cammino, questo giorno porta una 
fragranza che va oltre la bella stagione, poiché la Luce Divina scelse 
proprio questo giorno per discendere sulla Terra.

Il 2 febbraio del 1873 nacque infatti una personalità speciale che 
avrebbe cambiato per sempre il modo in cui le persone vivono la 
spiritualità. A quel tempo, il mondo non se ne avvide. D’altronde, 
come sarebbe potuto essere altrimenti? Le grandi anime arrivano 
in silenzio, senza fanfare, sotto la maschera della normalità. Ma la 
Natura sapeva, e quel giorno la Natura fece una promessa silenziosa.

La madre era una santa donna il cui cuore traboccava di devozione. 
Una volta, un avadhoot (asceta) bussò alla sua porta in cerca di 
cibo, chiedendo del pesce. Ma di pesce la donna non ne aveva, dato 

Rendere Felici i Nostri Antenati



4

che non cucinava né si nutriva di carne. Provvidenzialmente, la 
solerte domestica andò dai vicini e si fece dare due pesci. Quando 
il santo terminò di mangiare, domandò alla padrona di casa: “Cosa 
ti affligge?”. La donna tacque, ma la domestica rispose: “La mia 
nobile padrona ha tutto, tranne un figlio”.

“Oh!”, esclamò il santo, con lo sguardo che trapassava il profondo 
blu del cielo. Qualche minuto dopo, raggiante, egli alzò verso l’alto 
le dita dicendo: “Uno... due... uno... due…” e se ne andò per non 
farsi mai più rivedere.

L’anno seguente, il primo figlio nacque proprio nel giorno del Basant 
Panchami del 1873 ed era Ram Chandra di Fatehgarh, in seguito 
conosciuto anche come Lalaji.

Cosa dire di questa Personalità Speciale che già non sia stato 
detto? Poeti ci hanno provato, sacre scritture parlano di esseri così 
e Tennyson scrisse parole che sembrano destinate a lui solo:

Tu, che sembravi sia umano che divino,
Il più elevato e più sacro fra gli uomini.

Nell’arco di soli sette mesi, pur essendo poco più che ragazzo, 
riuscì in ciò che molti non saprebbero compiere in innumerevoli 
vite. Non come lontana meta cui tendere si rivelava a lui la Luce 
Divina: essa viveva in lui naturalmente. Egli non cercava la Luce: 
egli era quella Luce.



5

Attraverso Lalaji, tornò in dono all’umanità un’eredità dimenticata: 
la sacra scienza della Pranahuti, nota anche come trasmissione 
del pranasya prana, l’essenza stessa della vita. Questa profonda 
conoscenza fu introdotta per la prima volta settantatré generazioni 
prima di Lord Ram Chandraji di Ayodhya da Pujya Shri Rishabh 
Devji Maharaj, che rivelò questa delicata scienza del trasferire il 
nucleo stesso della vita.

Attraverso la trasmissione divina, si aprono le porte a regni superiori 
di coscienza. I ricercatori ottengono l’accesso alla Brahmvidya 
non già ritirandosi dalla vita nel sanyas (ascesi), ma attraverso 
un’integrazione armoniosa: vivere pienamente nel mondo rimanendo 
interiormente uniti al Supremo e adempiendo ai doveri sia materiali 
che spirituali come “un buon padre di famiglia” (grihastha). Questa 
corrente vivente di trasmissione divina porta rapidamente il cercatore 
in stati di samadhi, spesso in tempi straordinariamente brevi, grazie 
a una sincera pratica quotidiana.

Eppure, nel corso della storia umana, questa preziosa scienza svanì 
gradualmente dalla consapevolezza e andò infine perduta. Rimase 
dormiente finché il destino non intervenne, e Lalaji Maharaj riscoprì 
e ravvivò la sacra corrente, restituendo all’umanità un sentiero diretto 
e vivente verso l’Altissimo. Questo fu il dono di Lalaji: non solo 
filosofia e insegnamento, ma l’effettiva trasmissione dell’essenza 
spirituale da cuore a cuore.

Attraverso la trasmissione divina, si aprono le porte a regni 
superiori di coscienza. I ricercatori ottengono l’accesso 
alla Brahmvidya non già ritirandosi dalla vita nel sanyas 
(ascesi), ma attraverso un’integrazione armoniosa: vivere 
pienamente nel mondo rimanendo interiormente uniti al 
Supremo e adempiendo ai doveri sia materiali che spirituali 
come “un buon padre di famiglia” (grihastha).



6

E poi arrivò il discepolo.

A Shahjahanpur, un giovane di nome Ram Chandra (Babuji) 
sentì parlare del santo di Fatehgarh. Qualcosa risuonò in lui al 
solo udirne il nome, così si mise in viaggio per incontrarlo. In quel 
primo incontro, il 3 giugno 1922, la sua vita cambiò per sempre.

Più tardi scrisse: “Quando giunsi per la prima volta dal mio Maestro, 
sperimentai uno stato mentale che non ha paragoni. L’estasi che provai 
in quel momento fu qualcosa che non so descrivere adeguatamente. Da 
quel giorno, iniziai a vivere una nuova vita. Tutto sembrava cambiato. 
Il mondo appariva diverso.”

Così ebbe inizio una storia d’amore che avrebbe superato ogni 
altra nella storia spirituale. Non uso queste parole con leggerezza, 
poiché ciò che si sviluppò tra Lalaji e il suo discepolo non fu una 
normale devozione – fu molto più della profonda deferenza che 
uno studente prova per il proprio insegnante. Fu qualcosa per cui 
le parole vengono meno, e che portò persino le entità celesti a 
fermarsi per la meraviglia.

Babuji disse una volta riguardo al loro legame: “Eravamo in osmosi, 
completamente uniti spiritualmente, i nostri cuori erano uno solo. Nulla 
è troppo bello per l ’Amato; un tale amore aiuta a spingersi oltre i limiti, 
a cercare di fare tutto il possibile per fargli cosa gradita.”

Non uso queste parole con leggerezza, poiché ciò che si 
sviluppò tra Lalaji e il suo discepolo non fu una normale 
devozione – fu molto più della profonda deferenza 
che uno studente prova per il proprio insegnante. Fu 
qualcosa per cui le parole vengono meno, e che portò 
persino le entità celesti a fermarsi per la meraviglia.



7

Altrove, confessò che non poteva esistere per un solo secondo senza 
Lalaji. Non si riferiva al Lalaji fisico, che era venuto a mancare 
decenni prima, ma al Lalaji che era diventato il respiro stesso del 
suo respiro, il pranasya prana, la vita della sua vita.

Voglio condividere una cosa che mi commuove fino alle lacrime 
ogni volta che la leggo. 

Nelle comunicazioni silenti di Lalaji, c’è un’affermazione su Babuji 
che dovrebbe farci ammutolire per lo stupore. Lalaji sapeva che, 
persino durante i momenti più sacri con la moglie, mai il discepolo 
aveva abbandonato con il cuore il suo Maestro, nemmeno per 
lo spazio di un respiro. La loro connessione rimase ininterrotta 
attraverso ogni circostanza della vita mondana di Babuji.

Questo è il brahmacharya nel suo senso più vero: non l’assenza di 
una vita materiale, ma la presenza, all’interno di tale vita, del ricordo 
costante. L’attenzione di Babuji rimaneva fissa sull’Altissimo, anche 
mentre il suo corpo era impegnato nel mondo.

Quale amore può sostenere un tale ricordo? Quale devozione può 
mantenere una tale costanza?

Vi dirò ora qualcosa di straordinario.

In una comunicazione del 21 marzo 1945 contenuta nei Whispers 
from the Brighter World, c’è uno scambio che dovrebbe essere scritto 
in caratteri d’oro. Prima, Swami Vivekananda - leone tra le anime 
- parla dell’amore di Lalaji per Babuji e, poi, Lord Krishna parla 
dell’amore di Babuji per Lalaji.



8

Dice Swami Vivekananda: “Qualunque cosa sia detta dal nostro 
Signore [Lalaji] riguardo al suo amore per te è la pura verità. Egli 
arde d’amore per te. Non ho mai incontrato un tale esempio in tutta la 
mia vita.” Poi aggiunge: “Le persone lasciano le loro case per Dio: lui 
ha lasciato la sua casa per te. Questo è il più grande sacrificio mai atteso 
da un’anima liberata”, spingendo Lalaji a interrompere e chiedere 
a Babuji di non riportare la conversazione nel suo diario.

Lalaji, il maestro liberato, aveva lasciato il suo Bhandar, la sua 
dimora celeste, per il bene del suo discepolo, Babuji. L’insegnante 
era disceso per lo studente, il Cielo si era  inchinato verso la Terra.

E poi parla Lord Krishna, e le sue parole, mentre scrivo, mi fanno 
ancora tremare le mani: “Ciò che Swami Vivekananda ha detto 
è letteralmente corretto, e non c’è nulla di male nello scrivere che, in 
materia d’amore, hai superato persino Radha... L’amore di Radha è 
ora secondo al tuo.”

Capite cosa significa? L’amore di Radha per Krishna è stato celebrato 
per millenni come il più alto esempio di devozione. Il nome stesso 
di Radha è diventato sinonimo di amore divino, eppure Lord 
Krishna dichiara che l’amore di Babuji per Lalaji ha superato 
persino l’amore di Radha.

Ma la storia non finisce qui e, tre giorni dopo, giunge a una vetta 
che non ha precedenti nell’intera creazione.

Nel fausto giorno del 24 marzo 1945, Lalaji fece sì che Babuji 
venisse iniziato direttamente dallo stesso Essere Ultimo. Lord 
Krishna, testimone dell’evento, dichiarò: “È un giorno molto propizio 



9

quello in cui il tuo Venerato Maestro ti ha fatto iniziare direttamente 
dall ’Essere Ultimo. Questo è ciò che è noto come ‘vera iniziazione’ ed è 
il primo esempio del genere dall ’inizio della creazione.”

Swami Vivekananda aggiunse: “La notizia della tua iniziazione diretta 
da parte dell ’Essere Ultimo mi ha riempito di una gioia immensa. È, 
questo, il primo esempio da quando è stato creato il mondo.”Fermatevi 
ora a considerare una cosa che mi fa quasi dolere il cuore, tanto 
mi stupisce. 

Dopo questo evento supremo, Lalaji fece una pacata dichiarazione 
che rivelò la profondità del suo altruismo:”L’iniziazione diretta è 
interamente il mio metodo. In precedenza, mai nessuno ne aveva sfiorato 
la comprensione, né era mai stata attuata.” 

Capite cosa significa? Lalaji conosceva il metodo in quanto era 
una sua personale scoperta. Durante la sua vita, aveva compreso 
ciò che nessuna anima prima di lui aveva mai colto: la possibilità 
dell’iniziazione diretta da parte dell’Essere Ultimo. Avrebbe potuto 
usarla per se stesso, ma non lo fece. Tenne questo supremo segreto 
dentro di sé, nell’attesa che il suo amato discepolo fosse pronto per 
ricevere un tale dono. E quando Babuji raggiunse quella condizione 
eccelsa, Lalaji usò il suo metodo per il discepolo.

Dopo questo evento supremo, Lalaji fece una pacata 
dichiarazione che rivelò la profondità del suo 
altruismo:”L’iniziazione diretta è interamente il 
mio metodo. In precedenza, mai nessuno ne aveva 
sfiorato la comprensione, né era mai stata attuata.” 



10

L’insegnante mise lo studente al primo posto, dandogli ciò che egli 
stesso non aveva mai preteso per sé. Un tale amore va al di là di 
ogni logica, forse persino quella di un genitore che si sacrifica per 
un figlio, o di un amante che dà tutto all’amata. In questo caso, il 
Guru aveva scoperto il dono spirituale supremo e lo aveva dato al 
discepolo, felice di rimanere sullo sfondo, felice di vedere il discepolo 
ascendere ad altezze che lui stesso, per sé, non aveva cercato.

E cosa disse di se stesso Lalaji, dopo aver offerto questo dono 
supremo? Citò un distico persiano: “Il re Mahmood Ghaznavi, 
che era stato il padrone di migliaia di schiavi, fu attanagliato dalla 
povertà a tal punto da essere ridotto allo stato di schiavo di uno schiavo.” 
Aggiungendo poi, semplicemente: “Questo è il mio stato.”

Il Maestro dei Maestri, la Personalità Speciale che recuperò ciò 
che era andato perduto, colui attraverso il quale la Pranahuti fluisce 
verso tutta l’umanità, descrisse se stesso come uno “schiavo di uno 
schiavo” perché aveva dato al suo discepolo qualcosa di più grande 
di se stesso.

Qui siamo testimoni del sublime amore di un Guru che non volle 
per sé il frutto supremo affinché il suo discepolo potesse assaggiarlo 
per primo. Il suo cuore era così immenso che, quando scoprì il più 
grande segreto della creazione, donò tale segreto ad un altro. Ma 
chiamarlo sacrificio significherebbe fraintendere il cuore di un vero 
Maestro. Per Lalaji, questo dono fu fonte di immensa gioia.

È infatti questa la gioia più grande per un Guru: vedere che il proprio 
discepolo lo sopravanza; guardare l’amato elevarsi; dare tutto ed 
avere in cambio solo un sentimento di grande pienezza. Una madre 



11

non si sacrifica, quando nutre il suo bambino, né si sacrifica il fiume, 
quando si mescola con il mare. Consentire a Babuji di diventare 
il primo essere umano a ricevere l’iniziazione diretta dall’Ultimo 
fu, per Lalaji, insieme un compimento e una fonte di beatitudine.

Questo è amore. Questo è il cammino. Questo è ciò che celebriamo 
al Basant Panchami.

Lalaji disse una volta, riguardo all’era attuale: “Questo tempo non 
tornerà per un periodo molto lungo. Per questa speciale stagione, vale 
il proverbio: ‘Majnoon fece della foresta la sua dimora, mentre io ho 
trasformato la mia dimora in una foresta’.” Il leggendario amante 
Majnoon abbandonò la civiltà per vagare nel deserto, folle d’amore. 
Al contrario, Lalaji, il Maestro, trasformò la sua stessa dimora celeste 
in un deserto di nostalgia... per il suo discepolo.

Lord Krishna descrisse la condizione di Babuji come Anuttara, la 
più alta delle qualificazioni spirituali. Disse: “Una tale personalità 
nasce talvolta all ’improvviso dopo anni, secoli o addirittura millenni, 
e non ha eguali. Una persona così meritevole nasce per comando di Dio. 
Tu ne sei l ’esempio.”

Quando Lalaji lasciò il corpo fisico nel 1931, Babuji scrisse: “In 
verità, il mio Maestro non è morto, sono io che mi sono sentito come 
morto.” Per anni, il suo diario rimase quasi del tutto silenzioso. 

È infatti questa la gioia più grande per un Guru: 
vedere che il proprio discepolo lo sopravanza; guardare 
l’amato elevarsi; dare tutto ed avere in cambio solo un 
sentimento di grande pienezza. 



12

Il prolifico discepolo che aveva lasciato così tante testimonianze 
mentre Lalaji era in vita entrò in una fase dormiente; qualcosa 
doveva germogliare in quell’oscurità.

Poi, nel 1944, la loro comunicazione fu ristabilita. La relazione, 
che la morte fisica sembrava aver concluso, aveva semplicemente 
cambiato forma. Lalaji continuò a guidare, trasmettere e amare. Il 
legame trascese la morte, l’amore trascese il corpo e la trasmissione 
continua ancora.

Perché condivido tutto ciò in questo Basant Panchami? Perché 
possiate capire a cosa vi è stato dato accesso.

Quando sedete in meditazione e sentite quel fremito gentile nel 
vostro cuore, state toccando la stessa corrente che scorreva tra Lalaji 
e Babuji. Quando ricevete la trasmissione, state ricevendo il dono 
riportato all’umanità dopo essere andato perduto per innumerevoli 
generazioni, e quando sentite quell’inspiegabile nostalgia per 
qualcosa cui non sapete dare nome, state sentendo l’eco di un 
amore che ha superato persino quello di Radha.

Questa è la nostra eredità, il nostro diritto di nascita. È a nostra 
disposizione perché, al Basant Panchami del 1873, è nato un bambino 
che poi è diventato un Maestro, e perché un discepolo ha amato quel 
Maestro con un amore che non ha pari dall’inizio della creazione.

I fiori di primavera sbocciano, il mondo si rinnova e, nei cuori di 
coloro che praticano, lo stesso rinnovamento avviene silenziosamente, 
giorno dopo giorno, mentre la trasmissione continua la sua opera.



13

In questo Basant Panchami, mi inchino ai piedi di Pujya Shri Lalaji 
Maharaj, la Personalità Speciale che ha reso possibile tutto questo. 
E mi inchino ai piedi di Pujya Shri Babuji Maharaj, il cui amore 
ha aperto una porta che non potrà mai essere chiusa.

Noi siamo gli eredi di questo patrimonio. Che lignaggio! Che tesoro 
è stato posto nelle nostre mani! A noi non resta che chiederci : cosa 
ne faremo, di questa eredità?

Cerchiamo di essere all’altezza dell’occasione. Rendiamo i nostri 
Padri spirituali più felici, più gioiosi. Che possano guardare dal 
Mondo Luminoso e danzare di gioia, vedendoci uniti, vedendoci 
amarci e rispettarci vicendevolmente, e vedendoci vivere ciò per cui 
loro stessi hanno vissuto.

Preservare e arricchire tale lignaggio richiede che ci comportiamo, 
pensiamo e agiamo in sintonia con i loro livelli di comportamento. 
Possa regnare armonia in ogni famiglia che percorre questo cammino 
e in ogni centro in cui i cercatori si riuniscono. Possano le piccole 
divisioni che a volte si insinuano nelle comunità spirituali dissolversi 
nel calore di questo sole primaverile. Ricordiamoci che siamo tutti 
figli dello stesso lignaggio, tutti destinatari della stessa trasmissione, 
tutti in cammino verso la stessa meta.

Cerchiamo di essere all’altezza dell’occasione. 
Rendiamo i nostri Padri spirituali più felici, più 
gioiosi. Che possano guardare dal Mondo Luminoso 
e danzare di gioia, vedendoci uniti, vedendoci 
amarci e rispettarci vicendevolmente, e vedendoci 
vivere ciò per cui loro stessi hanno vissuto.



14

Messaggio in occasione del 153° Anniversario della Nascita di 
Pujya Shri Lalaji Maharaj

22, 23 e 24 gennaio 2026, presso Kanha Shanti Vanam

Se Lalaji ha potuto cedere la sua maggiore scoperta per la gioia 
di vedere il suo discepolo fiorire, e se Babuji ha potuto amare con 
un amore superiore persino a quello di Radha, allora di certo noi 
possiamo tendere in amicizia una mano ai fratelli e alle sorelle 
accanto a noi, lasciare andare i piccoli rancori e diventare recipienti 
degni di ciò che in noi è stato versato.

Possa l’amore dei nostri Maestri toccare il vostro cuore, possa la 
trasmissione trasformare il vostro essere e possiate voi diventare, a 
modo vostro, testimoni viventi della loro eredità.

Con amore e preghiere,

Kamlesh

Basant Panchami, 23 gennaio 2026



Puoi iniziare la meditazione Heartfulness 
in qualunque momento! Unisciti a Daaji 
per una serie di tre Masterclass in cui 
egli condivide i benefici del metodo 
Heartfulness e spiega come integrare il 
rilassamento, la meditazione, il cleaning 
e la preghiera Heartfulness nella tua 
routine quotidiana. Tutte le Masterclass 
sono gratuite.

Scopri le pratiche Heartfulness:
impara a rilassarti, a meditare,
a fare il cleaning e a offrire la 
preghiera.

Le Masterclass con Daaji

Le pratiche Heartfulness

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/

https://heartfulness.org/global/masterclass/

https://heartfulness.org/global/masterclass/
https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/



