




In The Heartfulness Way, Book 2, Daaji continues with the conversational format that he used so 
effectively in the previous volume, this time with Elizabeth Denley. Daaji takes us through the journey of 
expanding consciousness to the ultimate realization of the purpose of human life.

Essentially, The Heartfulness Way, Book 2 is a guidebook for any of us wishing to transform from our current 
state, with all our beliefs, limitations, fears and weaknesses, in order to realize happiness, balance and our 
full potential in this very lifetime.

Daaji outlines the approach required, which is clear and practical, maps out the journey and provides 
the practices and tools needed. He sheds light on the obstacles and the solutions to help us overcome 
them. His approach is simple and experiential and can be practiced by anyone with interest and 
willingness while working and living a normal family life.

From the author of the million-copy bestseller 
The Heartfulness Way

The Heartfulness Way, Book 2

Contemplating Life's Great Questions on the Nature of Reality

PRE-ORDER your copies at:

Daaji,
Author,

Global Guide of 
Heartfulness

Elizabeth Denley
Author,

Spiritual Trainer in 
Heartfulness



సృజన బృందం 

సంపాదకీయ బృందం
జోషువా పొల్లాక్-ఎడిటర్-ఇన్-చీఫ్ 
క్రిస్టీన్ ప్రిస్్లాాండ్-స్్టాాండర్డ్స్ ఎడిటర్ మరియు కాపీ ఎడిటర్ 
వనెస్సా పటేల్-ఆర్ట్ ఎడిటర్ 
మమతా సుబ్రమణ్్యయం-కాాంట్రిబ్యూటిింగ్ ఎడిటర్
అపూర్్వ పటేల్-కాాంట్రిబ్యూటిింగ్, ఎడిటర్

పూర్ణిమా రామకృష్్ణన్-కరస్్పాాండెెంట్, మరియు కాాంట్రిబ్యూటిింగ్ ఎడిటర్  
ఎలిజబెత్ డెన్లీ-ఎడిటర్-ఇన్-చీఫ్ ఎమెరిటా, 2015-2025

తెలుగు సంపాదకీయ బృందం —  
పి. విజయ లక్ష్మి, మైథిలి రామకృష్్ణ, రాజు ఈయుణ్ణి, శ్రీవర్్థనశర్్మ 

డిజైన్ 

ఉమా మహేశ్్వరి-డిజైన్ డైరెక్్టర్
లక్ష్మి గడ్్డడం - డిజైనర్ & ఇలస్ట్రేటర్ 
నిఖిల్ చెెంగలశెట్టి -  ఫోటోగ్రఫీ  
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మీడియా టీీం-ఫోటోగ్రఫీ  
ఎంపిక చేసిన చిత్రాలు AI సాధనాలతో సృష్్టిించబడ్డాయి లేదా మెరుగుపరచబడ్డాయి

రచయితలు
ఇచాక్ అడిజెస్, B. రతినసభాపతి, రూబీ కార్మెన్, అనుజా చంద్రమౌళి, ఎలిజబెత్ డెన్లీ, 
సబ్బు  కిశోర్, మార్గ్ పటేల్, క్లార్క్ పొవెల్, ఋషి రంజన్, పూర్ణిమా రామకృష్్ణన్, మెగాన్  
స్టీవర్ట్.

సహాయక బృందం —  
వినాయక్ గణపురం, కార్తీక్ నటరాజన్, అష్రాఫుల్ నోబీ, జయకుమార్ పార్్థసారథి, 
నభీష్ త్యాగి, అదితి వర్్మ, శంకర్ వాసుదేవన్

ప్రచురణ
మమత సుబ్రహ్్మణ్్యయం - డైరెక్్టర్, మార్కెటిింగ్ అండ్ పార్్ట్్నర్‌షిప్స్ 
బాలాజీ అయ్్యర్ - బిజినెస్ ఆపరేషన్స్ మేనేజర్

విరాళాలు
contributions@heartfulnessmagazine.com

ప్రకటనలు
advertising@heartfulnessmagazine.com

చందాలు
subscriptions@heartfulnessmagazine.com
www.heartfulnessmagazine.com/subscriptions

ప్రచురణ మరియు ముద్రణ వివరాలు
ISSN 2455-7684
ప్రచురణకర్్త — హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ఎడ్యుకేషన్ ట్రస్ట్‌కు ప్రాతినిధ్్యయం  
వహిస్తున్్న సునీల్ కుమార్
13-110, కన్హా శాాంతి వనం,
కన్హా గ్రామం, నందిగామ మండలం,
రంగారెడ్డి జిల్లా, తెలంగాణ, 509325, భారతదేశం.

ఎడిటర్ — నీరజ్ కుమార్

ముద్రరించినవారు — సునీల్ కుమార్
సిరియార్ట్స్, లక్డికాపుల్
హైదరాబాద్, తెలంగాణ, 500004, భారతదేశం.
Copyright © 2025 Heartfulness Education Trust.  
All rights reserved.

ఆన్‌లైన్‌లో మీ కాపీలను ఆర్్డర్ చేయండి:  

విడి ప్రతులు, 12 నెలలు, 24 నెలల చందా కొరకు:

subscriptions@
heartfulnessmagazine.com

ముద్రరించిన కాపీలు ఎంపిక చేసిన స్టోర్్లలో, 

విమానాశ్రయాలు, పత్రికలు విక్రయిించే షాపులలో 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ సెెంటర్లు మరియు ఆశ్రమాలలో లభిస్తాయి.

ముద్రరించిన మరియు డిజిటల్ ప్రతులు లభిస్తున్నాయి

 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మేగజైన్ 
చందాదారులుకండి

mailto:contributions%40heartfulnessmagazine.org?subject=Contributions%20to%20Heartfulness%20Magazine


ఫిబ్రవరి 2026

ప్రియమైన పాఠకులారా,

ఈ సంచికలో, జీవితాాంతం వెతికిన సత్యాన్ని వెల్్లడిించే ఒక స్్వప్్ననం ద్వారా పన్్నెెండు సంవత్్సరాల ఒంటరితనం నుుంచి బయటపడిన ఒక 
వ్్యక్తిని మనం కలుసుకుుంటాాం. ఒక ఆధ్యాత్మిక గురువు కుమారుడు తరతరాలుగా ప్రవహిించిన భక్తిని ఎలా గమనిస్తున్నాడో-ప్రతి తరం 
తమకు ముుందు ఉన్్నవారి జ్వాలను ఎలా సజీవంగా ఉంచుకుుంటుుందో మనం చూస్తాము. ఒక తల్లి, తన యుక్్తవయస్సు కుమారుడి 
పదునైన మాటలు తన సహనాన్ని పరీక్షషించినప్్పటికీ, సరిదిద్్దడం కంటే అనుసంధానాన్ని ఎంచుకోవడం ద్వారా భావోద్వేగ సాన్నిహిత్్యయం 
ఎలా వికసిస్్తుుందో తెలుసుకుుంటారు. అలాగే, కన్నీటి ఆకారపు గిింజలన్్న ఒక సాధారణ గడ్డి, శతాబ్దాలుగా సమాజాలను ఎలా 
పోషిించిిందో మరియు ప్రార్్థనలకు శోభనిచ్చిన విధానాన్ని మనం తెలుసుకుుంటాము.

సమిష్టిగా, ఈ రచనలు సంబంధం మరియు సాధన ద్వారా జరిగే పరివర్్తనను వెలుగులోకి తీసుకువస్తాయి. క్లార్క్ ఎ. పొవెల్, ఒంటరిగా 
ఉండడం మరియు నిజమైన ఏకాాంతం మధ్్య ఉన్్న తేడాను ఒంటరితనం తనకు ఎలా బోధిించిిందో మరియు  దుుఃఖం నుుంచి 
సంపూర్్ణత వైపు సాగిన తన ప్రయాణాన్ని పంచుకుుంటారు. మార్గ్ పటేల్ ప్రేమను  భావోద్వేగంగా కాక, శాశ్్వత సత్్యయం పట్్ల ఉన్్న ఆకలిగా 
ఆవిష్్కరిస్తూ, తన తండ్రి దాజీ అచంచలమైన నిబద్్ధతలో అది ఎలా మూర్తీభవిించిిందో పరిశీలిస్తారు. ఎలిజబెత్ డెన్లీ ప్రేమకు ఉన్్న అనేక 
రూపాల ద్వారా మానవ జీవిత ప్రయాణాన్ని అన్వేషిస్తారు. పూర్ణిమా రామకృష్్ణన్  తన కథనంలో పరిచయం చేసిన అనుజా చంద్ర‌మౌళి, 
పురాణ పాత్రలను గురిించి వ్రాసేటప్పుడు తన స్వీయ  భయాలు మరియు మనసులో నాటుకుపోయిన భావనలను ఎలా ఎదుర్కోవాల్సి 
వచ్్చిిందో వెల్్లడిస్తారు. మెగాన్ స్టీవర్ట్, పిల్్లలు ఎలా భావోద్వేగ నియంత్రణను బోధనల ద్వారా కాకుుండా, సంబంధాల్లో ఏర్్పడే 
విరూపణలు మరియు పునఃసంధాన సమయంలో పెద్్దలు ఎలా స్థిరంగా, సన్నిహితంగా ఉంటారో గమనిించడం ద్వారా నేర్చుకుుంటారో 
చూపిస్తారు. ఋషి రంజన్, ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే – బుక్  2 లో తత్్వశాస్త్రం ఆలోచనగా మొదలై, సాధనగా మారి, చివరికి విడిచిపెట్్టడంగా 
సాక్షాత్కారానికి ఎలా దారి తీస్్తుుందో మనకు మార్్గనిర్దేశం చేస్తారు. డాక్్టర్ సబ్బు కిశోర్, విటమిన్ B12 లోపం ఎలా నిశ్్శబ్్దదంగా లక్షలాది 
మందిని ప్రభావితం చేస్్తుుందో వెల్్లడిస్తారు. బి. రతినసభాపతి జోబ్స్ టియర్స్‌ను కేవలం అలంకారపు పూసలుగా కాక, బాధ ఎలా 
ప్రార్్థనగా మారుతుుందో సూచిించే చిహ్నాలుగా మన అవగాహనను విస్్తరిింపజేస్తారు. రూబీ కార్మెన్ చెప్పే పురాతన ఐరిష్ కథ, సంగీతం 
స్్వయంగా దుుఃఖాన్ని నయం చేసి క్రమబద్ధీకరిించిన వ్్యవస్్థను పునరుద్్ధరిించగలదని మనకు గుర్తు చేస్్తుుంది. చివరగా, ప్రేమతో సహా ఏ 
విషయాన్్ననైనా తేలికగా తీసుకోవడం చివరికి దానిని కోల్పోవడానికి దారి తీస్్తుుందని ఇచాక్ అడిజెస్ హెచ్్చరిస్తారు.

contributions@heartfulnessmagazine.com వద్్ద మీ రచనలను మేము స్వాగతిస్తున్నాము.

సంతోషంగా చదవండి.  
సంపాదకులు

ప్రేమ 



హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



7

స్వీయ రక్షణ

పొొంచియున్్న ప్రమాదం - 
విటమిన్ B12 లోపం 

సబ్బు  కిశోర్ 

12

ది హార్టట్‌‌ఫుల్‌‌నెస్ వే,  
బుక్ 2   

ఋషి రంజన్ 

16

ప్రేరణ 

వారి ప్రేమ యొక్్క అనంత కాాంతి
మార్గ్  పటేల్

24

ఒంటరితనం నుుండి ఏకాాంతం 
వరకు
క్లా ర్క్ పొవెల్  

28

పర్యావరణం

కన్నీరు ప్రార్్థనగా మారే వైనం 
బి. రతినసభాపతి 

60

సృజనాత్్మకత

ఆధునిక కాలంలో పరివర్్తనకు 
మార్్గదర్్శకాలుగా ప్రాచీన 
కథనాలు 
అనుజా చంద్్ర ‌మౌళి మరియు పూర్ణి మా 
రామకృష్్ణ న్

68

పిల్్లలు

తువాదా డే దనాన్ 
రూబీ కార్మెన్ 

76

కార్్యస్్థలం

విఫలమవడం ఎలా 
ఇచాక్ అడిజెస్

42

సంబంధాలు

భావోద్వేగ సాన్నిహిత్్యయం, అహిింస, 
మరియు తల్లిదండ్రుల సంరక్షణ
మెగాన్ స్టీ వర్ట్  

46

ప్రేమకు జోహారు
ఎలిజబెత్ డెన్లీ  

52

లోపల

ఫిబ్రవరి 2026



8

ఋషి రంజన్

ఋషి రంజన్ ఒక బహుళజాతి క్లౌడ్ సేవల సంస్్థకు 
భారత కార్్యకలాపాల అధిపతి మరియు జనరల్ 
మేనేజర్‌గా పనిచేస్తున్నారు. ఐటీ రంగంలో 28 
సంవత్్సరాలకు పైగా ఉన్్నత నాయకత్్వ అనుభవం 
కలిగినవారు. దాదాపు మూడు దశాబ్దాలుగా 
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ప్రశిక్షకునిగా సేవలందిస్తూ, రేడియో, 
ఆన్‌లైన్ మీడియా, అలాగే ప్రపంచవ్యాప్్తతంగా 
నిర్్వహిించే ధ్యానం మరియు నాయకత్్వ కార్్యక్రమాల 
ద్వారా ఆచరణాత్్మక ఆధ్యాత్మికతను మరియు 
భగవద్గీత సందేశాలను పంచుకుుంటున్నారు.

సబ్బు కిశోర్ 

డాక్్టర్ సబ్బు కిశోర్ (DCH, MD – ఇంటర్్నల్ 
మెడిసిన్) అమెరికన్ బోర్డ్ ఆఫ్ లైఫ్‌స్్టటైల్ మెడిసిన్‌కు 
డిప్లొమేట్. ఆయన కన్హా మెడికల్ అండ్ రీసెర్చ్ 
సెెంటర్ డైరెక్్టర్ గా సేవలందిస్తున్నారు. అలాగే 
ధ్రువీకరిించబడిన హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ప్రశిక్షకునిగా, 
క్లినికల్ చికిత్్స, జీవనశైలి వైద్్యయం మరియు ధ్యాన 
ఆధారిత సాధనల ద్వారా శ్రేయస్సు మరియు 
సంపూర్్ణ ఆరోగ్యాన్ని ప్రోత్్సహిస్తున్నారు.

మార్గ్ పటేల్

మార్గ్ పటేల్ దాజీగారి చిన్్న కుమారులు. 
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ప్రశిక్షకునిగా సేవలందిస్తున్్న 
ఆయన, ఫార్మాస్యూటికల్ మరియు రియల్ 
ఎస్టేట్ రంగాల్లో తరతరాలుగా కొనసాగుతున్్న 
కుటుుంబ వ్యాపారాలను నిర్్వహిస్తున్నారు. అలాగే 
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్‌కు సంబంధిించిన అనేక ప్రాజెక్టుల్లో 
మౌలిక సదుపాయాల రూపకల్్పన మరియు 
అభివృద్ధికి తన వంతు సహకారం అందిస్తున్నారు.

పూర్ణిమా రామకృష్్ణన్

పూర్ణిమా ఐక్్యరాజ్్యసమితి అవార్డు గెలుచుకున్్న 
రచయిత్రి మరియు బ్లాగర్. ఆమె 2013లో HER 
అంతర్జాతీయ కార్్యకర్్త అవార్డు గ్రహీత మరియు 
‘వరల్డ్ మామ్స్ నెట్ వర్క్’ యొక్్క ఐదుగురు 
సీనియర్ ఎడిటర్్లలో ఒకరు. ఆమె హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ధ్యాన 
సాధకురాలు మరియు ప్రశిక్షకురాలు. హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ 
సచిత్ర మాస పత్రిక సంపాదకీయ బృందంలో 
సభ్యురాలు.

అనుజా చంద్రమౌళి

అనుజా చంద్రమౌళి భారతీయ రచయిత్రి, 
పురాణాలు, చారిత్రిక మరియు కాల్్పనిక 
సాహిత్్యయంలో పద్నాలుగు పుస్్తకాలు రాసి ప్రసిద్ధి 
చెెందారు. ఆమె తొలి రచన అర్జున: సాగా ఆఫ్ ఏ 
పాాండవ వారియర్-ప్రిన్స్ 2012లో అమెజాన్ 
ఇండియాలో అత్్యధికంగా అమ్ముడైన పుస్్తకాలలో 
ఒకటిగా నిలిచిింది. TEDx స్పీకర్ మరియు 
శిక్షణ పొొందిన భరతనాట్్య నృత్్యకారిణి అయిన 
ఆమె భారతదేశం అంతటా పురాణాలు మరియు 
సాధికారతపై వర్క్‌షాప్‌లు నిర్్వహిస్తారు. ఆమె 
పుస్్తకాలలో శక్తి: ది డివైన్ ఫెమినైన్, గంగా: ది 
కాన్‌స్్టటంట్ గాడెస్, మరియు మోహిని: ది ఎన్చాన్ట్రెస్ 
ఉన్నాయి.

క్లార్క్ పొవెల్

క్లార్క్ పొవెల్ మొదట నుుండే ఒక కవి. అవార్డు 
గెలుచుకున్్న కాలమిస్టుగా, ఆయన సదరన్ 
లివిింగ్, యోగా ఇంటర్నేషనల్ మరియు ప్రరాంతీయ 
పత్రికల్లో ప్రచురితమయ్యారు. ఆయన సహజ్ మార్గ్ 
కంపానియన్ గ్రంథ రచయిత. క్లార్క్ జీవితంలో 
పతనాలు, పురోగతులు, దీర్్ఘ నిశ్్శబ్దాలు మరియు 
అకస్మాత్తు కృపానుభూతులను అనుభవిించారు. 
ఆయన రచనలు చేయడం ఇంకా కొనసాగిస్తున్నారు.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



రచయితలు

9

రూబీ కార్మెన్

రూబీ ఒక హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ప్రశిక్షకురాలు, 
ఉపాధ్యాయురాలు, మార్్గదర్్శకురాలు, మరియు 
అప్పుడప్పుడు రచయిత్రిగానూ వ్్యవహరిస్తారు. ఆమె 
కేేంబ్రిడ్జ్ విశ్్వవిద్యాలయం నుుండి విద్్య మరియు 
మనోవిజ్ఞానశాస్త్రంలో మాస్్టర్స్ డిగ్రీ (M.Ed.) 
పొొందారు. కమ్యూనిటీ సేవా రంగంలో మరియు 
మానసిక ఆరోగ్్య రంగంలో ఆమె పనిచేశారు. 
స్్వచ్్ఛఛంద సేవ, ధ్యానం, భాషలు, మరియు తన 
చుట్టూ ఉన్్న ప్రపంచంలోని సౌౌందర్యాన్ని గుర్్తిించడం 
పట్్ల ఆమెకు గాఢమైన ఆసక్తి ఉంది.

బి. రతినసభాపతి

డాక్్టర్ రతినసభాపతి ఒక పర్యావరణ శాస్తత్రవేత్్త 
మరియు ముఖ్్యమైన పర్యావరణ ప్రాజెక్టులకు 
నాయకత్్వవం వహిించారు. ఉదా: అడయార్ ఎకో 
పార్క్ పునరుద్్ధరణ, అంతరిించిపోతున్్న రుద్రాక్ష 
వృక్షం యొక్్క సంరక్షణ, పచ్్చదనం పెెంచే 
ప్రయత్నాలలో పశ్చిమ కనుమలు మరియు తూర్పు 
తీరం అంతటా అనేక మొక్్కలు నాటడం. వీరు 
15 పుస్్తకాలు మరియు 55 కి పైగా పరిశోధనా 
పత్రాలను వ్రాసారు.

ఇచాక్ అడిజెస్

డాక్్టర్ ఇచాక్ అడిజెస్ ఒక ప్రఖ్యాత మేనేజిమెెంట్ 
నిపుణులు. ఆయనకు 21 గౌరవ డాక్్టరేట్‌లు 
లభిించాయి మరియు 27 పుస్్తకాల రచయిత, 
వీటిని 36 భాషల్లోకి అనువదిించారు. ఆయనను 
అమెరికాలో మొదటి 30 దార్శినికులలో ఒకరుగా 
గుర్్తిించబడ్డారు.

మెగాన్ స్టీవర్ట్

మెగాన్  స్టీవర్ట్ కెనడాలోని ఒట్టావాలో ఉన్్న 
యునైటెడ్ మైైండ్‌ఫుల్‌నెస్ ద్వారా ధ్రువీకరిించబడిన 
మైైండ్‌ఫుల్‌నెస్ శిక్షకురాలు మరియు 
ఉపాధ్యాయురాలు. జమైకన్ వారసత్వానికి చెెందిన 
బహుళజాతి నీగ్రో మహిళ మరియు ఇద్్దరు పిల్్లల 
తల్లి, ఆమె  కృషి ధ్యాన అభ్యాసం, భావోద్వేగ 
సాన్నిహిత్్యయం మరియు అహిింసను ఏకీకృతం 
చేస్్తుుంది. ఆమె సమాజ నాయకత్వాన్ని CBC 
మరియు షిఫ్్టర్ మ్యాగజైన్ గుర్్తిించాయి.

జోషువా  పొల్లాక్

జోషువా  పొల్లాక్ ‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే’ అనే పుస్్తకానికి 
సహ-రచయిత, ఇది ఇరవై భాషల్లో లభిించే 
అంతర్జాతీయ బెస్ట్‌సెల్్లర్. ఆయన హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ 
మాసపత్రికకు ఎడిటర్-ఇన్-చీఫ్‌గా కూడా పని 
చేస్తున్నారు. స్్వరకర్్త ఎ.ఆర్. రెహమాన్ సమకూర్చిన 
అనేక బాలీవుడ్ చలనచిత్రాల సంగీతానికి ముఖ్్యమైన 
వయోలిన్ వాద్్యకారునిగా కూడా సహకారం 
అందిించారు.

ఎలిజబెత్ డెన్లీ 

ఎలిజబెత్ రచయిత్రి, సంపాదకురాలు, హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ 
ప్రశిక్షకురాలు, చైతన్్యయంలో మరియు వ్్యక్తిగతంగా 
అభివృద్ధి, సైన్స్ మరియు ఆధ్యాత్మికత రంగాలను 
కలిపి తీసుకురావడం వంటి ఇంటరాక్టివ్ ప్రోగ్రామ్‌ల 
ఫెసిలిటేటర్. 2015–2025 మధ్్య కాలంలో 
ఆమె హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మేగజైన్‌ ఎడిటర్-ఇన్-చీఫ్ 
ఎమెరిటా‌గా పనిచేశారు.

ఫిబ్రవరి 2026



స్వీయ రక్షణ

“శూన్్యయంగా ఉన్్న పాత్ర నుుండి మీరు ఏమీ వడ్్డిించలేరు.” 

ఎలినర్ బ్రౌన్ 





పొొంచియున్్న ప్రమాదం - విటమిన్ 
B12 లోపం  

డాక్్టర్ సబ్బు కిశోర్ గారు, తరచుగా విస్్మరిించబడే విటమిన్ B12 లోపం వల్్ల నాడీ సంబంధిత ఆరోగ్్యయం, 

హృదయ సంబంధిత వ్యాధుల ప్రమాదం మరియు సమగ్ర శ్రేయస్సుపై కలిగే విస్్తతృత ప్రభావాలను 

వివరిస్తున్నారు.

విటమిన్ B12 లోపం ప్రపంచవ్యాప్్తతంగా, ప్రత్యేకంగా 

భారతదేశంలో మనకు తెలియకుుండా విస్్తరిస్తున్్న అత్్యయంత 

సాధారణ పోషకాహార లోపాలలో ఒకటి. మెదడు పనితీరు, 

నాడీ వ్్యవస్్థయొక్్క ఆరోగ్్యయం, రక్్తకణాల నిర్మాణం, గుుండె స్్వస్్థతకు 

రక్షణనిచ్్చేేందుకు ఇది అత్్యవసరమైనప్్పటికీ, గణనీయమైన నష్్టటం 

జరిగేవరకు చాలా సందర్భాల్లో ఇది గుర్్తిించబడదు. చాలామంది తమకు 

కలిగే అలసట, జ్ఞాపకశక్తి లోపాలు లేదా చేతులు-కాళ్్లలో గుచ్చినట్లుగా 

అనిపిించే భావాలకు పోషకాహార లోపమే కారణమని తెలియక, 

తక్కువగా ఉండే విటమిన్ B12 స్థాయిలతో సంవత్్సరాల తరబడి 

జీవిస్తున్నారు.

ఈ సమస్్య ఎంత విస్్తతృతంగా ఉంది?

దాదాపు ప్రతి ముగ్గురి భారతీయులలో ఒకరికి విటమిన్ బి12 స్థాయిలు 

తక్కువగా లేదా సాధారణ స్థాయికి దగ్్గరగా ఉన్నాయి. ఈ సమస్్య 

వృద్ధులకే పరిమితం కాదు; ఇప్పుడు యువకులైన వృత్తిపరులు, 

విద్యార్థులు మరియు కౌమారదశలో ఉన్్నవారు కూడా దీనితో 

బాధపడుతున్నారు. ఆధునిక ఆహారపు అలవాట్లు, మానసిక ఒత్తిడి, జీర్్ణ 

సంబంధిత సమస్్యలు, అలాగే దీర్్ఘకాలిక మందుల వాడకం ఈ ధోరణికి 

కారణమవుతున్నాయి.

12 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



విటమిన్ B12 ఎర్ర రక్్తకణాల నిర్మాణానికి, 

అలాగే నరాలను కాపాడే మైలిన్ పొర 

సంరక్షణకు అత్్యయంత కీలకం. ఇది మెదడు 

ఆరోగ్్యయం, జ్ఞాపకశక్తి, మనోభావాలు, శక్తి 

స్థాయిలకు మద్్దతు ఇస్్తుుంది. అదేవిధంగా, 

హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలను నియంత్రరించడం 

కూడా విటమిన్ B12 యొక్్క ఒక 

ముఖ్్యమైన పని; హోమోసిస్టీన్ అధికంగా 

ఉంటే రక్్తనాళాలకు నష్్టటం కలిగిించే 

ప్రమాదం ఉంటుుంది.

హోమోసిస్టీన్: గుుండెపోటుకు దారి తీసే దాగి ఉన్్న ప్రమాదం 

విటమిన్ B12 స్థాయిలు తక్కువగా ఉన్్నప్పుడు హోమోసిస్టీన్ రక్్తతంలో 

పేరుకుపోతుుంది. అధిక హోమోసిస్టీన్ రక్్తనాళాల లోపలి పొరను 

దెబ్్బతీస్్తుుంది, రక్్తతం గడ్్డకట్టే అవకాశాన్ని పెెంచుతుుంది, అలాగే 

ధమనులు గట్టిపడే ప్రక్రియను వేగవంతం చేస్్తుుంది. ఇది గుుండెపోటు 

మరియు గుుండె జబ్బుల ప్రమాదాన్ని గణనీయంగా పెెంచుతుుంది, 

కొన్నిసార్లు మధుమేహం, అధిక రక్్తపోటు లేదా ధూమపానం వంటి 

వంశపారపర్్య  ప్రమాద కారకాలు లేని యువకులలో కూడా ఈ 

ప్రమాదం పొొంచి ఉంటుుంది.

నాడీ సంబంధిత లక్షణాలు: తరచుగా మొదటి హెచ్్చరిక

రక్్తహీనత ఏర్్పడకముుందే నాడీ సంబంధిత లక్షణాలు కనిపిించవచ్చు. 

వీటిలో చేతులు-కాళ్్లలో గుచ్చినట్లుగా అనిపిించడం, తిమ్మిరి, మంట, 

సమతుల్్యతా సమస్్యలు, అలసట, జ్ఞాపకశక్తి లోపం, మానసికస్థితిలో  

మార్పులు, నిరాశ మరియు నిద్ర సమస్్యలు ఉండవచ్చు. సరైన 

సమయంలో చికిత్్స చేయకపోతే, శాశ్్వతంగా నరాలకు హాని కలగడం 

మరియు పరిజ్ఞాన సంబంధిత నష్్టటం కలగవచ్చు.

ఇందువల్్ల ఎవరికి ఎక్కువ ప్రమాదం ఉంది ? 

B12 ప్రధానంగా జంతు ఆధారిత ఆహారాల్లో లభిస్్తుుంది. కాబట్టి 

శాకాహారులు, వీగన్లు మరిింత ప్రమాదంలో ఉంటారు. వృద్ధులు, 

మెట్‌ఫార్మిన్ లేదా ఆమ్లాన్ని తగ్్గిించే మందులు వాడే మధుమేహ 

రోగులు, పేగు సంబంధిత వ్యాధులు ఉన్్నవారు, మద్్యపానం చేసేవారు, 

గర్భిణీలు, దీర్్ఘకాలిక ఒత్తిడితో బాధపడేవారికి కూడా ఈ ప్రమాదం 

ఎక్కువగా ఉంటుుంది.

విటమిన్ B12 ఎందుకు అంత ముఖ్్యమైనది?

విటమిన్ B12 ఎర్ర రక్్తకణాల నిర్మాణానికి, అలాగే నరాలను కాపాడే 

మైలిన్ పొర సంరక్షణకు అత్్యయంత కీలకం. ఇది మెదడు ఆరోగ్్యయం, 

జ్ఞాపకశక్తి, మనోభావాలు, శక్తి స్థాయిలకు మద్్దతు ఇస్్తుుంది. 

అదేవిధంగా, హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలను నియంత్రరించడం కూడా 

విటమిన్ B12 యొక్్క ఒక ముఖ్్యమైన పని; హోమోసిస్టీన్ అధికంగా 

ఉంటే రక్్తనాళాలకు నష్్టటం కలిగిించే ప్రమాదం ఉంటుుంది.

13ఫిబ్రవరి 2026

స్వీయ రక్షణ



విటమిన్ B12 లోపం ఎందుకు తరచూ గుర్్తిించబడదు?

సాధారణ హీమోగ్లోబిన్ స్థాయి ఉన్్ననంత మాత్రాన విటమిన్ B12 లోపం 

లేదని తేల్్చలేము. రక్్తపరీక్షలలో విలువలు సాధారణంగా ఉన్్నప్్పటికీ 

విటమిన్ B12 లోపం ఉండే అవకాశం ఉంది. అలసట, జ్ఞాపకశక్తి 

లోపం, నాడీ సంబంధిత లక్షణాలు వంటి సూచనలను చాలాసార్లు 

ఒత్తిడి, వయస్సు ప్రభావం లేదా జీవనశైలి కారణాలుగా పరిగణిించి 

విస్్మరిస్తారు. ఫలితంగా ఈ లోపం గుర్్తిించబడకుుండానే క్రమంగా 

మరిింత తీవ్రమవుతుుంది.

విటమిన్ B12 స్థాయిని తనిఖీ చేయడానికి సరైన విధానం

సాధారణ రక్్తపరీక్ష ద్వారా విటమిన్ B12 స్థాయిలు తక్కువగా ఉన్నాయా 

అనే విషయం తెలుసుకోవచ్చు. అయితే ఈ ఫలితాలను జాగ్రత్్తగా 

విశ్లేషిించాలి, ఎందుకంటే తక్కువగా ఉన్్న సాధారణ స్థాయిల్లో కూడా 

లక్షణాలు కనిపిించవచ్చు. సీరం హోమోసిస్టీన్ స్థాయిని కొలవడం 

ఉపయోగకరం; అది అధికంగా ఉన్్నప్పుడు క్రియాత్్మక విటమిన్ B12 

లోపం మరియు రక్్తనాళాలలో ప్రమాదాన్ని సూచిస్్తుుంది. ముఖ్్యయంగా 

సరిహద్దులో ఫలితాలు ఉన్్న సందర్్భభంలో, కణస్థాయిలో విటమిన్ B12 

లోపాన్ని నిర్ధారిించడానికి MMA (మెథైల్‌మాలోనిక్ యాసిడ్) పరీక్ష 

సహాయపడుతుుంది.

లోపాన్ని సరిదిద్్దడం

చికిత్్స లోపం యొక్్క తీవ్రత మరియు లక్షణాల ఉనికిపై ఆధారపడి 

ఉంటుుంది. తేలికపాటి నుుండి మధ్్యస్్థ విటమిన్ B12 లోపాన్ని 

సాధారణంగా అధిక మోతాదులో నోటి ద్వారా లేదా నాలుక కిింద 

తీసుకునే విటమిన్ B12 సప్లిమెెంట్్లతో, ప్రత్యేకంగా మిథైల్ కోబాలమిన్ 

రూపంలో సరిదిద్్దవచ్చు. తీవ్రమైన లోపం లేదా నాడీ సంబంధిత 

లక్షణాలు ఉన్్న వ్్యక్తులలో ప్రారంభ దశలో విటమిన్ B12 ఇంజెక్షన్లు 

సిఫార్సు చేయబడతాయి; ఆ తర్వాత దీర్్ఘకాలిక నిర్్వహణ చికిత్్స 

అవసరం అవుతుుంది. హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలను సాధారణ స్థితికి 

తీసుకురావడానికి సంబంధిత ఫోలేట్ మరియు విటమిన్ B6 

లోపాలను సరిదిద్్దడం కూడా ఎంతో ముఖ్్యయం.

చికిత్్స కంటే నివారణ మంచిది

నియమిత స్క్రీనిింగ్ నివారణకు అత్్యయంత కీలకం. వృద్ధులు, 

శాకాహారులు, మధుమేహం ఉన్్నవారు, అలాగే దీర్్ఘకాలంగా మందులు 

వాడుతున్్నవారు కాలానుగుణంగా విటమిన్ B12 మరియు 

హోమోసిస్టీన్ పరీక్షలు చేయిించుకోవాలి. అవగాహన చాలా ముఖ్్యయం 

అయినప్్పటికీ, కానీ తరచుగా సప్లిమెెంట్లు అవసరమే.

ముఖ్్య సందేశం

విటమిన్ B12 లోపం సాధారణంగా కనిపిించినప్్పటికీ తరచూ 

గుర్్తిించబడని, తీవ్రమైన ఆరోగ్్య సమస్్య. ఇది శక్తి స్థాయిలు, మెదడు, 

నాడీ వ్్యవస్్థ, అలాగే రక్్తనాళాలపై ప్రతికూల ప్రభావం చూపుతుుంది. 

హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలు పెరగడం వల్్ల ఇది స్ట్రోక్ మరియు గుుండె 

సంబంధిత వ్యాధులతో అనుసంధానమవుతుుంది. ముుందస్తుగా గుర్్తిించి 

సరైన చికిత్్స చేయడం ద్వారా లక్షణాలను తిరిగి సరిచేయడం 

సాధ్్యమవుతుుంది మరియు నష్టాన్ని నివారిించవచ్చు. ఇప్పుడు విటమిన్ 

B12 పై శ్రద్్ధ పెట్్టడం భవిష్్యత్తు ఆరోగ్యాన్ని కాపాడుతుుంది.

14 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

స్వీయ రక్షణ



విటమిన్ B12 లోపం సాధారణంగా 

కనిపిించినప్్పటికీ తరచూ గుర్్తిించబడని, 

తీవ్రమైన ఆరోగ్్య సమస్్య. ఇది శక్తి 

స్థాయిలు, మెదడు, నాడీ వ్్యవస్్థ, అలాగే 

రక్్తనాళాలపై ప్రతికూల ప్రభావం 

చూపుతుుంది. హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలు 

పెరగడం వల్్ల ఇది స్ట్రోక్ మరియు గుుండె 

సంబంధిత వ్యాధులతో 

అనుసంధానమవుతుుంది. ముుందస్తుగా 

గుర్్తిించి సరైన చికిత్్స చేయడం ద్వారా 

లక్షణాలను తిరిగి సరిచేయడం 

సాధ్్యమవుతుుంది మరియు నష్టాన్ని 

నివారిించవచ్చు. ఇప్పుడు విటమిన్ B12 పై 

శ్రద్్ధ పెట్్టడం భవిష్్యత్తు ఆరోగ్యాన్ని 

కాపాడుతుుంది.

శాస్త్రీయ ఆధారాలు

1. గ్రీన్ ఆర్. తదితరులు. విటమిన్ B12 లోపం. నేచర్ రివ్యూస్ డిసీజ్ 
ప్రైమర్స్, 2017.

2. విటమిన్ B12 లోపం యొక్్క ప్రాబల్్యయం, వైద్్య లక్షణాలు మరియు 
నిర్ధారణపై సమగ్ర సమీక్ష.

3. హమ్జా అలీ తదితరులు. విటమిన్ B12 లోపం వల్్ల కలిగే నాడీ 
సంబంధిత పరిణామాలు: సిస్్టమాటిక్ రివ్యూ మరియు రాాండమైజ్డ్ 
కంట్రోల్డ్ ట్రయల్స్. పబ్‌మెడ్, 2025.

B12 లోపంలో నాడీ ప్రభావాలు మరియు చికిత్సా ఫలితాలపై దృష్టి 
సారిించిన అధ్్యయనం.

4. మహల్లే ఎన్. తదితరులు. విటమిన్ B12 లోపం మరియు 
హైపర్‌హోమోసిస్టీనీమియా: హృదయ సంబంధిత ప్రమాద 
కారకాలతో సంబంధం (భారతీయ CAD రోగులు). జర్్నల్ ఆఫ్ 
కార్డియాలజీ, 2013.

5. హృదయ సంబంధిత వ్యాధుల్లో విటమిన్ B12 లోపం మరియు 
అధిక హోమోసి

స్టీన్ స్థాయిలు అధికంగా ఉన్నాయని చూపిన అధ్్యయనం.

6. మెటబాలిక్ విటమిన్ B12 లోపం: డిమెన్షియా మరియు 
గుుండెపోటును నివారిించే అవకాశాన్ని కోల్పోవడం (నారేటివ్ రివ్యూ). 
పబ్‌మెడ్, 2015.

మెటబాలిక్ B12 లోపం, స్ట్రోక్ ప్రమాదం, అలాగే MMA మరియు 
హోమోసిస్టీన్ వంటి క్రియాత్్మక సూచికల ప్రాముఖ్్యతపై చర్్చ.

7. ఇస్కెమిక్ స్ట్రోక్ ప్రమాదం మరియు ఫలితాలలో విటమిన్ B12 
లోపం పాత్ర (సమీక్ష). పబ్‌మెడ్, 2020.

హోమోసిస్టీన్ పెరుగుదలతో సహా, B12 లోపం మరియు ఇస్కెమిక్ 
స్ట్రోక్ మధ్్య సంబంధంపై ఆధారాలను సమీక్షిస్్తుుంది.

8. తీవ్ర ఇస్కెమిక్ స్ట్రోక్‌లో సీరం విటమిన్ B12 స్థాయిలు: ప్రమాద 
కారకం మరియు ప్రగతి సూచిక (కేస్–కంట్రోల్ అధ్్యయనం, భారత్). 
పబ్‌మెడ్, 2025.

9. స్ట్రోక్ రోగుల్లో తక్కువ B12 స్థాయిలు మరియు అధిక హోమోసిస్టీన్ 
ఉండటం, అలాగే దుర్్గత ఫలితాలు కనిపిించడం ఈ అధ్్యయనం 
ద్వారా నిరూపితమైైంది.

10. హోమోసిస్టీన్, B విటమిన్లు మరియు హృదయ సంబంధిత 
వ్యాధులు: మెెండెలియన్ రాాండమైజేషన్ అధ్్యయనం. BMC మెడిసిన్, 
2021.

హోమోసిస్టీన్ స్థాయిలు మరియు స్ట్రోక్ ప్రమాదం మధ్్య జన్యుపరమైన 
సంబంధాన్ని చూపిస్తూ, B విటమిన్్ల పాత్రను హైలైట్ చేస్్తుుంది.

11. విటమిన్ B12 లోపంలో నాడీ సంబంధిత రుగ్్మతలు (సమీక్ష). 
పబ్‌మెడ్.

పీరిఫెరల్ న్యూరోపతి, మైలొపతి, జ్ఞాన సంబంధిత సమస్్యలు వంటి 
విస్్తతృత నాడీ లక్షణాలను వివరిస్్తుుంది.

12. న్యూరోపతి మరియు B విటమిన్్ల మధ్్య సంబంధం: సిస్్టమాటిక్ 
రివ్యూ మరియు మెటా-అనాలిసిస్. పబ్‌మెడ్, 2021.

తక్కువ B12 స్థాయిలు (మరియు అధిక హోమోసిస్టీన్ / MMA) 
మరియు పీరిఫెరల్ న్యూరోపతి మధ్్య బలమైన సంబంధాన్ని 
చూపుతుుంది.

13. వృద్ధుల్లో విటమిన్ B12 లోపం వల్్ల కలిగే న్యూరోపతి, పరిజ్ఞానం 
మరియు మోటార్ లోపాలు: కేస్ నివేదికలు. పబ్‌మెడ్, 2025.

“సాధారణ” సీరం B12 స్థాయిలు ఉన్్నప్్పటికీ, హోమోసిస్టీన్ / MMA 
పరీక్షల ఉపయోగకరతను మరియు నిర్ధారణలో ఉన్్న సవాళ్్లను 
హైలైట్ చేస్్తుుంది.

15ఫిబ్రవరి 2026

స్వీయ రక్షణ



16

‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2’ 
దాజీ మరియు ఎలిజబెత్ డెన్లీ

ఋషి రంజన్ గారు  ‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2’ లోని ప్రతి అధ్యాయంపై పర్యాలోచన చేస్తూ, 

అంతర్్గత పరివర్్తన మరియు సాక్షాత్కారానికి దారిచూపే ఆచరణాత్్మక దృక్్పథాన్ని వివరిస్తూ, 

సమగ్రంగా ఈ పుస్్తక సమీక్షను అందిస్తున్నారు.

ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2 ప్రపంచ 
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మార్్గదర్్శకులైన 
దాజీగారు, ఎలిజబెత్ డెన్లీ గారితో 

సంభాషణ రూపంలో రచిించిన వ్్యక్తిగత 
పరివర్్తనకు దారితీసే దిశానిర్దేశక గ్రంథం. ఈ 
పుస్్తకం పాఠకులను మానసిక మరియు 
భావోద్వేగ అడ్్డడంకులను దాటి ముుందుకు 
సాగేేందుకు, భయాలను అధిగమిించేేందుకు, 
అలాగే మనల్ని పరిమితం చేసే నమ్్మకాలను 
ప్రశ్్నిించి సవాలు చేయడం ద్వారా ఆనందం, 
సమతుల్్యత మరియు మన అత్యున్్నత 
సామర్థ్యాన్ని వెలికితీసే శక్తినిస్్తుుంది. ధ్యానం, 
విశ్రరాంతి మరియు ఇతర ఆత్్మపరిశీలనా 
సాధనల ఆధారంగా, రోజువారీ జీవితంలో 
సులభంగా అనుసంధానిించుకునే సరళమైన 
మరియు ఆచరణయోగ్్యమైన విధానాన్ని 
దాజీగారు వివరిస్తారు. ఈ సాధనలు ప్రేమ, 
కరుణ, కృతజ్్ఞత వంటి అంతర్్గత గుణాలను 
పెెంపొొందిించి, పాఠకులను లోతైన జీవనార్్థథం 
మరియు దీర్్ఘకాలిక శాాంతి వైపు నడిపిస్తాయి. 
అవగాహనను విస్్తరిించుకోవడానికి మరియు 
ఆత్్మసాక్షాత్కార మార్్గగంలో ప్రయాణిించడానికి 

సిద్్ధధంగా ఉన్్న ప్రతి ఒక్్కరికీ ఈ ప్రయాణం 
అందుబాటులో ఉంది.

‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2’ కేవలం 
చదవడానికి ఉద్దేశిించినది కాదు; అది జీవిించి 
అనుభూతి చెెందవలసిన ఒక అనుభవం. 
అలాగే, ఇది కేవలం అర్్థథం చేసుకోవడానికి 
మాత్రమే కాదు, అంతర్ముఖంగా 
జాగృతమవడానికి కూడా. ఈసారి దాజీగారు 
ఎలిజబెత్ డెన్లీగారితో  మొదటి పుస్్తకం ఆగిన 
చోటు నుుంచే తన విజ్ఞానదాయక 
సంభాషణను కొనసాగిస్తున్నారు. ఈ 
సంభాషణ నిరాఘాటంగా సాగే సన్నిహితమైన 
అనుభూతిని కలిగిస్్తుుంది; ఒక 
వినయవంతుడైన జ్ఞాని సన్నిధిలో కూర్చుని, 
చైతన్్యయంలోని సూక్ష్మపొరలను మరియు 
మానవ అస్తిత్్వ పరమార్థాన్ని సరళంగా 
అన్వేషిస్తున్్నట్టుగా పాఠకుడికి అనిపిస్్తుుంది. 
ఈ పుస్్తకం ఒక గంభీరమైన ప్రకటనతో 
ప్రారంభమవుతుుంది: “తత్్వశాస్త్రం అంటే 
ఆలోచిించడం, యోగా అంటే ఆచరణ, 
సాక్షాత్కారం అంటే విడిచిపెట్్టడం.” ఈ 
అధ్యాయాలు మనలను ఆలోచన నుుంచి 

ఆచరణకు, ఆచరణ నుుంచి విడిచిపెట్్టడానికి 
తీసుకెళ్లే పథంలో నడిపిస్తాయి. ఈ సంపుటి 
మనకు కేవలం అవగాహనను కలిగిించడమే 
కాక, మనలో దాగి ఉన్్న సత్యాన్ని 
మేల్కొలుపుతుుంది. ప్రాచీన ఆధ్యాత్మిక 
జ్ఞానానికి మరియు ఆధునిక జీవన 
వాస్్తవాలకు మధ్్య ఉన్్న అంతరాన్ని 
సునాయాసంగా అనుసంధానిించే సామర్్థ్్యమే 
ఈ పుస్్తకానికి ఉన్్న ప్రధాన బలం.

‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2’ జీవన 
పరిమితులను దాటి నిజమైన సమతుల్్యతను, 
ఆనందాన్ని ఆకాాంక్షషించే ప్రతి ఒక్్కరికీ 
స్్పష్్టమైన మార్్గదర్్శకాన్ని అందిస్్తుుంది. 
మొదటి అధ్యాయం, “ప్రారంభ స్థానం: మన 
నమ్్మకాలు,” నమ్్మకం అనేది తెలియనితనపు 
బీజాన్ని ఎలా తనలో దాచుకుని ఉంటుుందో 
వివరిస్్తుుంది; జ్ఞానం లేనప్పుడు, మనం 
నమ్్మకంపై ఆధారపడతాము. అయితే, జీవితం 
అనేది ఈ నమ్్మకాల ద్వారా రూపుదిద్దుకునే, 
మనకు మనమే చెప్పుకునే ఒక కథ. అవి 
మనకు సోపానాలుగా పనిచేస్తాయి, మనం 
ప్రపంచంతో మమేకమయ్యే దృక్కోణాన్ని 

పుస్్తక సమీక్ష

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



17ఫిబ్రవరి 2026

స్వీయ రక్షణ



18 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

స్వీయ రక్షణ



19

ఏర్్పరుస్తాయి. తదుపరి భాగంలో, దైవంతో 
మన అనుబంధాన్ని పుస్్తకం వివరిస్్తుుంది. 
ఆస్మాసిస్ మరియు సహానుభూతి యొక్్క 
అనునాదం ద్వారా ఆధ్యాత్మిక సన్నిధి మన 
చైతన్యాన్ని ఆవరిించిిందని అనిపిించినప్పుడు, 
ముుందుగా ఏర్్పరచుకున్్న నమ్్మకాల నుుండి 
కాకుుండా సూక్ష్మ అనుభవాల ద్వారా ఇది 
ఉద్్భవిస్్తుుంది. మన నమ్్మకవ్్యవస్్థలకు 
అతీతంగా కొత్్త అర్థాన్ని ఎదుర్కొన్్నప్పుడు 
మనకు అంతర్్గత నిష్కాపట్్యత అవసరం 
కాబట్టి, ఈ అంశాన్ని మొదటి అధ్యాయంలోనే  
పరిచయం చేయడం సముచితం. అర్జునుడు-
దుర్యోధనుల ఉదాహరణ ఈ వ్్యత్యాసాన్ని 
స్్పష్్టటంగా చూపుతుుంది: ఇద్్దరికీ కృష్ణుని 
మార్్గదర్్శకత్్వవం అందుబాటులో ఉన్్నప్్పటికీ, 
అర్జునుడు మాత్రమే తన స్థిరమైన ఊహలను 
దాటి వెళ్్ళడానికి సిద్్ధధంగా ఉన్నాడు. 
గ్రహణశక్తిలో ఈ వ్్యత్యాసం పరివర్్తన అనేది 
జ్ఞానానికి ఎంత దగ్్గరగా ఉన్నామన్్నదానిపై 
కాకుుండా, దానిపట్్ల మనం ఎంత 
స్వీకారభావంతో ఉన్నామన్్నదానిపై ఆధారపడి 
ఉంటుుందని స్్పష్్టటంగా వెల్్లడిస్్తుుంది. తరువాతి 
అధ్యాయాలు ఈ మౌలిక దృక్కోణంపైనే 
నిర్మితమవుతాయి.

ఈ నిష్కాపట్్యతతో, మనం తదుపరి 
అధ్యాయం “ప్రయాణం మరియు గమ్్యయం”లోకి 
వెళ్్ళడానికి సిద్్ధధంగా ఉన్నాము. ఇక్్కడ, 
దాజీగారు లక్షష్యనిర్దేశం మరియు ఉద్దేశ్్యయం, 
పరిణామం మరియు స్వేచ్్ఛ, వైరుధ్యాలు వంటి 
విషయాలను గురిించి మనకి వివరిస్తారు, 
ఆధ్యాత్మికంగా పరివర్్తన చెెందే ప్రయాణానికి 
సంబంధిించిన సంపూర్్ణ పటాన్ని 
ఆవిష్్కరిస్తారు. అన్ని రకాల షరతుల నుుంచి 
విముక్తులమైనప్పుడే మనకు నిజమైన స్వేచ్్ఛ 
లభిస్్తుుంది - బాబూజీగారు దీనినే “స్వేచ్్ఛ 
నుుండి స్వేచ్్ఛ” అని పిలిచారు. జీవితంలోని 
బాధలను పరిష్్కరిించడం అంటే బాధను లేదా 
దుుఃఖాన్ని తప్్పిించుకోవడం కాదు; మన 
అసలైన సమతుల్్య స్థితితో మళ్లీ 
అనుసంధానమవడం ద్వారా బాధల 
మూలకారణం నుుండి విముక్తి పొొందడమే 
నిజమైన పరిష్కారం అని దాజీగారు స్్పష్్టటం 
చేస్తున్నారు.

ఇప్పుడు, మొదటి అధ్యాయం మనకు 
అంతర్్గత బహిరంగతను ఇచ్్చిింది, రెెండవ 
అధ్యాయం మనం ఎలా పరివర్్తన చెెందాలి 
మరియు ఎలా ఉండాలి అనే అంశంపై కొొంత 
ఆలోచన ఇచ్్చిింది. ఈ పునాదితో, మనం 
“దృష్టికోణం మరియు వైఖరులు” అనే తదుపరి 
అధ్యాయానికి వచ్చాము, ఇది ఈ పరివర్్తనా 
ప్రయాణానికి మనం పెెంపొొందిించుకోవాల్సిన 
సూత్రాలను వివరిస్్తుుంది. సంకల్్పశక్తి పరిమిత 
వనరు, కానీ ఆసక్తి అపరిమితమైనది. 
మొదటగా, మనం మన స్వీయ పరివర్్తనపై 
ఆసక్తి చూపిించాలి. ఆసక్తి ఉంటే, మన చుట్టూ 
ఒక శక్తివంతమైన క్షేత్రం ఏర్్పడుతుుంది, అది 
మనల్ని ముుందుకు నడిపిస్్తుుంది. మన 
ఆలోచనలు సహజంగా ఉన్్నత స్్తరాలవైపు 
ప్రవహిస్తాయి. ఈ మెరుగైన అవగాహనతో, 
మనలో అశాాంతి ఏర్్పడడం 
ప్రారంభమవుతుుంది. అశాాంతి అనేది 
సున్నితమైన అవగాహన మాత్రమే. ఇది మన 
దృష్టికోణానికి కీలకమైన అంశం. ఈ 
అధ్యాయంలో వదిలివేయడం, విశ్వాసం, 
హృదయపూర్్వక సంభాషణ, జీరో ఫుట్‌ప్రరింట్ 
(మన కార్్యకలాపాల వల్్ల పర్యావరణంపై పడే 
ప్రభావాన్ని కనిష్్ట స్థాయికి తగ్్గిించడం లేదా 
పూర్తిగా తొలగిించడం), మరియు మితత్్వవం 
వంటి అందమైన అంశాలను గురిించి కూడా 
వివరిించబడిింది.

సరైన దృక్్పథం మరియు వైఖరిని కలిగి 
ఉండటం మన హృదయాలలోకి దైవిక 
ప్రేరణలను స్వీకరిించడానికి మనల్ని సిద్్ధధం 
చేస్్తుుంది. ఇప్పుడు తదుపరి అధ్యాయం “ప్రేమ 
మరియు మద్్దతు” మన ముుందుకు వస్్తుుంది. 
దాజీ ఎంతో అందంగా వ్రాశారు: “ఎవరి ఆత్్మ 
అయితే భగవంతుని ప్రేరణను ప్రసారం 
చేయగలదో, వారే నిజమైన గురువు, మరియు 
ఎవరి ఆత్్మ అయితే ఆ ప్రేరణను స్వీకరిస్్తుుందో, 
వారే సాధకుడు లేదా శిష్యుడు... ఒక సాధకుని 
ఆత్్మ ఆ ప్రేరణల కోసం దాహంతో ఉన్్నప్పుడు, 
ఆ దాహం ఉపచేతనా స్థాయిలో ఉన్్నప్్పటికీ, 
గురువు యాదృచ్ఛికంగా కనిపిించినట్లుగా 
ప్రత్్యక్షమవుతారు.” ఈ అధ్యాయం నిజమైన 
దివ్్యజ్ఞానం. ఇది గురువుతో ఎలా 
అనుసంధానం కావాలో, ఆ అనుబంధాన్ని 
ఎలా కలిగి ఉండాలో ముఖ్్యమైన 
సమాచారాన్ని అందిస్్తుుంది. దాజీగారు 
పేర్కొన్్నట్లే, మీరు గురువును తలుచుకున్్న 
వెెంటనే హృదయపూర్్వక అనుసంధానం 
జరిగిపోతుుంది.

మార్్గదర్శి లేదా గురువు ద్వారా  ప్రేమ మరియు 
మద్్దతు అనే పునాదిని నిర్్మిించిన తర్వాత, 
మనం ఇప్పుడు నాల్్గవ అధ్యాయంలోని 
“పద్్ధతులు మరియు శిక్షణ” అనే అంశాన్ని 
హృదయపూర్్వకంగా అంగీకరిించడానికి 
సిద్్ధధంగా ఉన్నాము. ధ్యానం, ప్రార్్థన మరియు 

జీవితంలోని బాధలను పరిష్్కరిించడం అంటే 

బాధను లేదా దుుఃఖాన్ని తప్్పిించుకోవడం కాదు; 

మన అసలైన సమతుల్్య స్థితితో మళ్లీ 

అనుసంధానమవడం ద్వారా బాధల మూలకారణం 

నుుండి విముక్తి పొొందడమే నిజమైన పరిష్కారం అని 

దాజీగారు స్్పష్్టటం చేస్తున్నారు.

ఫిబ్రవరి 2026

స్వీయ రక్షణ



20

కొత్్త అధ్యాయంలో దాజీగారు జ్ఞానాన్ని పొొందే 
మూడు మార్గాలను, అలాగే గురువుపై 
విశ్వాసం వికసిించే ప్రక్రియను వివరిస్తారు. 
ఆయన నిజమైన విశ్వాసాన్ని “మర్త్యుడిని 
మరియు అమరుడిని అనుసంధానిించే సజీవ 
బంధం”గా వర్ణిస్తారు. ఈ బంధం గురువుల 
మాధ్్యమంగా, వారి యౌగిక ప్రసరణ 
(ప్రాణాహుతి) ద్వారా క్రమంగా అభివృద్ధి 
చెెందుతుుంది. నిజమైన విశ్వాసం 
వికసిించినప్పుడు కలిగే పరివర్్తనను వివరిస్తూ, 
దాజీగారు ఒక ముఖ్్యమైన విషయాన్ని 
సూచిస్తారు:

నిజమైన విశ్వాసం కలిగిన సాధారణ వ్్యక్తి ఏదీ 
కోరలేడు. అటువంటి వ్్యక్తి కృతజ్్ఞతతో, 
ఆనందంతో, ఉదార హృదయంతో జీవితంలో 
ముుందుకు సాగుతాడు. వారికి ఏదైనా కోరడం 
కూడా ఒక హిింసాత్్మక చర్్యలా అనిపిస్్తుుంది.

మనం విశ్వాసాన్ని ఒక “సజీవ అనుబంధం”గా 
అభివృద్ధి చేసినప్పుడు, తరువాతి దశ దానిని 

మన హృదయంలో శాశ్్వత లక్షణంగా 
నెలకొల్్పడం. ఇదే తదుపరి అధ్యాయం: 
“స్థిరమైన అనుబంధాన్ని నెలకొల్్పడం.” ఈ 
స్థిరమైన అనుబంధం వల్్ల మనలో 
సమతుల్్యమైన అంతర్్గత స్థితి ఏర్్పడుతుుంది. 
దాదాపు పరిపూర్్ణమైన ఈ సమతుల్్య స్థితిలో, 
మన చైతన్్యయం బొొంగరంలా పరిభ్రమిస్తూ, 
అందంగా ఏకీకృతమైన స్థితిని సృష్టిస్్తుుంది. 
ఇది శాశ్్వతంగా నిలిచినప్పుడు, దానిని 
‘నిరంతర స్్మరణ’ అని పిలుస్తారు. ఇది 
సహజంగానే సంస్కారాలు లేదా ముద్రలు 
ఏర్్పడకుుండా అడ్డుకుుంటుుంది. అప్పుడు మనం 
ఒక సహజ ప్రవాహ స్థితిలో ఉంటాము. ఇది 
మన దైనందిన జీవితంలో ఎలా 
సహాయపడుతుుంది? అంతర్్గతంగా 
అనుసంధానమై ఉన్్నప్్పటికీ, మనం ప్రాపంచిక 
బాధ్్యతల నుుండి వైదొలగము. అంతర్్గతంగా 
మరిింత కేేంద్రీకృతంగా, సమతుల్్యయంగా 
ఉండటం వల్్ల, వాటిని మరిింత నైపుణ్్యయంతో, 
సౌలభ్్యయంతో నిర్్వర్్తిించగలుగుతాము.

దినచర్్య వ్రాయడం కోసం సరళమైన 
పద్్ధతులను గురిించి, అలాగే అంతర్్గత 
శుద్ధీకరణ ఆవశ్్యకతపై మన దృష్టి 
కేేంద్రీకరిించబడుతుుంది. ఈ శిక్షణ యొక్్క 
ప్రధాన ఉద్దేశ్్యయం మీ జీవనశైలిని సరళీకృతం 
చేయడం మరియు శుద్ధి చేయడం, తద్వారా 
మీరు మీ చైతన్యాన్ని ఉన్్నత స్్తరాలలోకి 
విస్్తరిింపచేయవచ్చు. ఫలితం: మీ హృదయం 
మరియు మనస్సు నుుండి మలినాలను 
మరియు సంక్లిష్్టతలను తొలగిించడం, మీ 
ఇంద్రియాలు మరియు సామర్థ్యాలను 
ఉపయోగిించడంలో నియంత్రణను 
అభివృద్ధిచేయడం, మీ స్్వభావాన్ని 
మెరుగుపరచడం మరియు చివరికి మీ 
చైతన్్యయం విస్్తరిించడం జరుగుతుుంది. 

ఈ “పద్్ధతులు మరియు శిక్షణ”ను క్రమంగా 
అనుసరిించడం మనల్ని తదుపరి 
అధ్యాయానికి సిద్్ధధం చేస్్తుుంది; ఆ అధ్యాయం 
నమ్్మకం మరియు విశ్వాసాన్ని 
పెెంపొొందిించడంపై దృష్టి సారిస్్తుుంది. ఈ 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

స్వీయ రక్షణ



21

చేరుస్్తుుంది. శరణాగతి అనేది ఓటమి స్థితి 
కాదు. ఇది ప్రియమైన వ్్యక్తి యొక్్క సంరక్షణ 
మరియు రక్షణలో ఉన్్న అనుభూతి. అది 
హృదయానికి ఆనందాన్ని అందిస్్తుుంది. 
శరణాగతిని చేరుకున్్నప్పుడు మనం 
అనుభవిించే స్థితి ఇదే.

మనం ఇప్పుడు “గమ్్యయం: సాక్షాత్కారం 
మరియు కేేంద్రం” వద్్దకు చేరుకుుంటున్్నాాం. 
వదిలివేయడం మరియు సాక్షాత్కారానికి 
సంబంధిించిన ఈ చివరి దశలో, మునుపటి 
అధ్యాయాలు మనకు ఎలా తోడ్్పడ్డాయి? 
మనస్సు లొొంగిపోతుుంది, హృదయం 
శూన్్యమవుతుుంది, తద్వారా  దైవిక సారం 
మనలోకి స్వేచ్్ఛగా ప్రవహిించగలుగుతుుంది. 
అప్పుడు మనం సాక్షాత్కారానికి సిద్్ధమవుతాాం. 
ఈ సందర్్భభంలో, దాజీ విశ్్వవంతో మనకున్్న 
అనుబంధం, కేేంద్రశాస్త్రం, సాాంప్రదాయ 
యోగా, ప్రస్తుత యుగ స్్వభావం, అలాగే 
సమాధి స్థితి గురిించి వివరిస్తారు.

‘హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2’ గ్రంథం ఈ క్రరింది 
వాగ్దానంతో ముగుస్్తుుంది:

“అయితే దాజీ, హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ యొక్్క ఈ 
సారవంతమైన సరళీకృత విధానం 
ఆత్్మసాక్షాత్కారం పొొందడానికి పట్టే 
సమయాన్ని ప్రభావితం చేస్్తుుందా? 

“అవును, ఇది ఇప్పుడు ఒకే జీవితకాలంలో - 
లేదా దానిలోని ఒక భాగంలో కూడా సాధ్్యమే. 
తీవ్రమైన కోరిక మరియు ఆసక్తి ఉన్్న 
ఎవరికైనా భగవత్ సాక్షాత్కారం సాధ్్యమే. 
ఉన్్నతస్థాయి గురువు సహాయంతో 
చిత్్తశుద్ధితో మరియు నిజాయితీగా సాధన 
చేయండి.”

‘ది హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ వే, బుక్ 2,’ పుస్్తకం 
కరుణామయమైన, అంతర్్దదృష్టితో కూడిన ఒక 
కళాఖండం. ఇది అన్వేషకులకు తమ అంతిమ 
సామర్థ్యాన్ని గ్రహిించేేందుకు అవసరమైన 
సాధనాలు మరియు జ్ఞానాన్ని అందిస్్తుుంది. 
దీని బలం దాని లోతైన సరళతలోనూ, 
ఆధ్యాత్మిక వృద్ధికి నిజమైన కొలమానంగా 
అనుభవానికి ఇది ఇచ్చే ప్రాధాన్్యతలోనూ 
ఉంది. దాజీగారు జీవితంలోని లోతైన 
ప్రశ్్నలకు ఆచరణాత్్మకమైన, హృదయ-
కేేంద్రీకృత విధానాన్ని అందిస్తారు. ఒత్తిడితో 
మరియు లక్షష్యలేమితో సతమతమవుతున్్న 
ప్రపంచానికి ఆయన ఒక ఆశాదీపంగా 
నిలుస్తున్నారు. చివరికి, ఆయన మనలను 
హృదయం యొక్్క నిశ్్చలత వైపు, అలాగే దాని 
పరివర్్తనా శక్తి వైపు తిరిగి నడిపిస్తారు.

ఈ పుస్్తకాన్ని చదవడం అనేది, అలలు 
మరియు సముద్రం రెెండూ ఒకే నీటి యొక్్క 
రూపాలేననే గ్రహిింపుతో, సముద్రం అలలతో 
గుసగుసలాడుతున్్న అనుభూతిలా 
అనిపిించిింది.

ఈ స్థిరమైన సంబంధంతో, మనం 
సాక్షాత్కారం లేదా వదిలివేయడం అనే 
రంగాలలో ప్రయాణిించడం ప్రారంభిస్్తాాం. 
మనం ఇప్పుడు “హృదయం: భావోద్వేగాలు 
మరియు స్్వభావాల రాజ్యాన్ని అధిగమిించే 
తదుపరి అధ్యాయానికి సిద్్ధధంగా ఉన్్నాాం. దాజీ 
“ఐదు `స’ లు” (సంతృప్తి, శాాంతి, సంవేదన, 
సాహసం మరియు స్్పష్్టత) మరియు “ఐదు 
`అ’ లు” (అసంతృప్తి, అశాాంతి, అసంతోషం, 
అధైర్్యయం మరియు అస్్పష్్టత) లను వివరిించి, 
మనం సానుభూతి, సహానుభూతి, కరుణ 
యొక్్క వర్్ణపటాన్ని ఎలా అభివృద్ధి 
చేసుకుుంటాాం మరియు “నేను” నుుండి 
“మనం” వైపు ఎలా ప్రయాణంచేస్తామో 
తెలియజేస్తున్నారు. సంస్కారాలు మన 
జీవితాలను నియంత్రరించినప్పుడు,  ‘స’ 
స్థితులను అనుభూతిచెెందడానికి మనం 
బాహ్్యయంగా సంతృప్తినిచ్చే పరిస్థితులపై 
ఆధారపడతాాం. లేకపోతే, మనం “అ” 
స్థితులలోనే ఉంటాాం. ఆధ్యాత్మిక సాధనలను 
శుద్ధి చేయడం ద్వారా మనం సంస్కారాలను 
తొలగిస్తున్్నప్పుడు, “స” స్థితులను 
అనుభూతిచెెందడం ఇకపై సంతృప్తికరమైన 
అనుభవాలపై ఆధారపడి ఉండదు. ఆధ్యాత్మిక 
ప్రయాణంలో మనకు లభిించే అంతర్్గత 
స్థితులను నిలుపుకోవడానికి అవసరమైన 
వ్్యక్తిత్్వ వికాసం గురిించి కూడా దాజీ 
వివరిస్తారు; ఇది మౌలికంగా మానవ గుణాల 
వికాసాన్ని ప్రోత్్సహిించే ఆధ్యాత్మిక పరిణామం.

హృదయం అనే అధ్యాయాన్ని పూర్తి చేసిన 
తర్వాత, మనం “మనస్సు: వదలడం 
నేర్చుకోవడం” అనే తదుపరి అధ్యాయానికి 
చేరుకుుంటాాం. ఈ మార్పు “వదిలివేయడం”లో 
ఒక ముఖ్్యమైన దశను సూచిస్్తుుంది, 
ఎందుకంటే మనం సృష్్టిించిన గుర్్తిింపు 
పొరలను విసర్్జిించి, వాటిని వదిలివేయడంపై 
దృష్టి కేేంద్రీకృతమవుతుుంది. ‘నేను’ అనే 
భావాన్ని వదిలిపెట్టే ప్రక్రియ, దాని సంపూర్్ణ 
అభావంతో పరాకాష్్టకు చేరుకుుంటుుంది, 
అక్్కడ మనం మన స్వార్్థథంకోసం ఇకపై 
ఉనికిలో ఉండం. వదలడం అనే ఈ ప్రయాణం 
మనల్ని శరణాగతి అనే మధురమైన స్థితికి 

దాజీ విశ్్వవంతో మనకున్్న 

అనుబంధం, కేేంద్రశాస్త్రం, 

సాాంప్రదాయ యోగా, 

ప్రస్తుత యుగ స్్వభావం, 

అలాగే సమాధి స్థితి 

గురిించి వివరిస్తారు.

ఫిబ్రవరి 2026

స్వీయ రక్షణ



“అంతిమ విజయానికి మూడు మార్గాలున్నాయి:  
మొదటి మార్్గగం కరుణ చూపడం,  
రెెండవ మార్్గగం కరుణ చూపడం,  
మూడవ మార్్గగం కూడా కరుణ చూపడం” 

మిస్్టర్ రోజర్స్

ప్రే
రణ





24 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



వారి ప్రేమ యొక్్క అనంత కాాంతి
మార్గ్ పటేల్ తన తండ్రి దాజీగారు, అలాగే  హార్ట్ ఫుల్ నెస్ సంప్రదాయంలో ఆయనకన్నా ముుందు 

వచ్చిన గురువులు మరియు హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ సంప్రదాయంలో ప్రేమ నిరంతరంగా ప్రవహిస్్తుుంది అనే 

విషయాన్ని గురిించి తన ఆలోచనలను పంచుకుుంటున్నారు.

25

నాకు లాలాజీగారిని గురిించి 
తెలియదు. నేను 
బాబూజీగారిని ఎప్పుడూ 

కలవలేదు. వారి పేర్లు నాకు ముఖాలుగా 
గానీ, స్్వరాలుగా గానీ కాకుుండా, కథలు, 
మౌనాలు, మరియు మా నాన్్నగారి మాటల 
నుుండి ఉద్్భవిించిన రూపాలుగా 
పరిచయమయ్యాయి. చిన్్నప్పుడు 
విన్్నప్్పటికీ అర్్థథం చేసుకోలేకపోయాను. 
పెద్్దయ్యాక మళ్లీ విింటున్్నప్పుడు, ఆ మాటల 
వెనుక కొత్్తగా ఏదో విింటున్నాను: ఇంత 
తీవ్రమైన, గాఢమైన ప్రేమ - ఎటువంటి 
ముద్రను కూడా మిగల్్చకుుండా. 

బాబూజీకి తన గురువు లాలాజీగారిపై ఉన్్న 
ప్రేమను నేను నా తండ్రిగారి ద్వారా 
తెలుసుకున్నాను. ఆ ప్రేమ సాన్నిహిత్్యయంపై 
గానీ, కలిసి గడిపిన సమయంపై గానీ 
ఆధారపడి లేదు. అది మరిింత బలమైనది 
మరియు అరుదైనది. లాలాజీగారు 
పరమపదిించిన తర్వాతే బాబూజీ తన 

అంతర్లీన బలాన్ని కనుగొన్నారు; 
అయినప్్పటికీ ఆయనను ఎంత గాఢంగా 
ప్రేమిించారంటే, అది కాలంతో సంబంధం 
లేనట్లు అనిపిించిింది.

ఒక చిమ్్మట మండుతున్్న జ్వాలలో తనను 
తాను దహిించుకోగలదని ప్రజలు అర్్థథం 
చేసుకుుంటారు. కానీ, ఆరిపోయిన జ్వాలకు 
తమను తాము అర్్పిించడం, లేదా 
భౌతికంగా ఇక లేని గురువుకు తమ 
సర్్వస్వాన్ని అర్్పిించడం అర్్థరహితం 
అనిపిించవచ్చు. అయినప్్పటికీ, బాబూజీ 
సరిగ్గా ఇదే చేశారు. ఆయన లాలాజీ 
ఆత్్మసారంలో తనను తాను అగ్నిదహనం 
చేసి, ఆ జ్వాలను కొనసాగిింపుగా ఉంచి, తన 
గురువుగా ఉన్్న ఆ జ్వాల స్్వరూపం తానే 
అయి, దానిని సజీవంగా ఉంచారు. 

మా నాన్్నగారు చెప్పారు: బాబూజీగారు 
లాలాజీగారిని  గతం నుుండి వచ్చిన వ్్యక్తిగా 

ఎప్పుడూ చూడలేదని. ఆ ప్రేమ కేవలం పాత 
జ్ఞాపకాలపై ఆధారపడిింది కాదు; అది 
విధేయతతో కూడుకున్్నది. బాబూజీగారు 
లాలాజీగారి కోసం ఒక జ్ఞాపకంగా 
కాకుుండా, ఒక ఆజ్్ఞగా, మార్్గదర్శిగా, 
అంతర్్గత అధికారిగా జీవిించారు. ఆ 
విధంగా ప్రేమిించడానికి ధైర్్యయం అవసరం. 
గురువు ఇంకా మిమ్్మల్ని 
చూడగలుగుతున్్నప్పుడు భక్తి సులభం. కానీ, 
మౌనాన్ని పాటిించడం, లేదా బయట నుుంచి 
ఎలాాంటి ఓదార్పు ఇవ్్వని ఒక అంతర్్గత 
ఉనికి చుట్టూ జీవితాన్ని మలచుకోవడం? 
అది వేరే విషయం.

మా నాన్్నగారి ప్రేమ, మొదట బాబూజీపై, ఆ 
తర్వాత చారీజీపై. నేను దీనిని మాటల ద్వారా 
కాదు, ఆయన ప్రపంచంలో ఎలా 
జీవిస్తున్నారో గమనిించడం ద్వారా 
నేర్చుకున్నాను. ఆయన నిజాయితీ, 
ఆత్్మవిశ్వాసం, సత్్యయం పట్్ల చెక్కుచెదరని 

ఫిబ్రవరి 2026

ప్రేరణ



నేను లాలాజీగారిని గానీ, 

బాబూజీగారిని గానీ 

కలవలేకపోయాను, కానీ 

వారి ప్రేమ వెలిగిించిన 

వెలుగులో జీవిించే 

అవకాశం నాకు లభిించిింది. 

మా నాన్్నగారి ద్వారా, 

ప్రేమతో వెలిగిించిన జ్వాల 

ఎప్్పటికీ ఆరిపోకుుండా 

ఉంటుుందని నేను 

గ్రహిస్తున్నాను. అది కేవలం 

ఒకరి నుుండి మరొకరికి 

ప్రసారం అవుతుుంది, ప్రతి 

ప్రసారంతో పాటు ఒక 

నిశ్్శబ్్దమైన ప్రశ్్న కూడా 

కలుగుతుుంది: ప్రేమలో 

మిమ్్మల్ని మీరు 

దహిించుకోవడానికి 

సిద్్ధమా?

26

నిబద్్ధత ఎల్్లప్పుడూ ఆయనను ప్రత్యేకంగా 
నిలబెట్టాయి. ఆయన జనాలను 
సంతోషపెట్్టడానికి లేదా వారి ఆమోదం 
కోసం సత్యాన్ని వక్రీకరిించరు. ఇప్పుడు నేను 
గ్రహిస్తున్్నది ఏమంటే, ఆ స్థిరత్్వవం ప్రేమకు 
ఒక సంకేతం.

ఈ లక్షణం నా తండ్రిగారికి బాబూజీగారితో  
మరియు చారీజీగారితో ఉన్్న సంబంధంలో 
ప్రతిబిింబిించడం నేను చూశాను. ఆయన 
వారిని అనుకరిించడానికి ఎప్పుడూ 
ప్రయత్్నిించలేదు; దానికి బదులుగా, వారితో 
నిష్్కపటంగా ఉండటానికి ఆయన 
ప్రయత్్నిించారు. ఆయన గంభీరమైన 
స్్వరంలో ఒక నిశ్్శబ్్ద గౌరవం దాగి 
ఉంటుుంది, అది చూస్తే ఆయన ఇంకా తన 
మాటలను తానే విింటూ, తన సొొంత 
అభిప్రాయం కంటే గొప్్పదైన దేనితోనో 
వాటిని సరిచూసుకుుంటున్్నట్లు అనిపిస్్తుుంది. 
ఈ విధంగా, ఆయన ఎల్్లప్పుడూ స్థిరంగా 
ఉన్నారు.

ఆయన కుమారుడిగా, నన్ను ఎంతగానో 
ఆకట్టుకునే విషయం ఒకటి ఉంది, దాన్ని 
మాటల్లో వ్్యక్్తతం చేయడం కష్్టటం. మా 
నాన్్నగారు కఠినంగా, శ్రద్్ధగా ఉండటానికి 
తోడుగా, ప్రపంచవ్యాప్్తతంగా ఉన్్న ఒక 
ప్రముఖ స్థానంలో ఉన్్నప్్పటికీ, ఆయనలో 
ప్రపంచంలో సార్్వత్రిక ప్రేమ ఉండాలనే 
తిరుగులేని ఆకాాంక్షను నేను చూస్తాను. అది 
కేవలం భావోద్వేగంతో కూడిన ప్రేమ కాదు, 
ఒక భావన మాత్రమే గల ప్రేమ కాదు. ఇది 
మనుషులను విభజిించకుుండా ఏకం చేసే 
ప్రేమ - అన్్నిింటికంటే ముఖ్్యయంగా, గుర్్తిింపు 
కోసం కాకుుండా, అనుబంధాన్ని కోరుకునే 
ప్రేమ.

మా నాన్్నగారు తన గురువుల జీవిత 
కథలను చెప్పినప్పుడు, అది ఎప్పుడూ జీవిత 
చరిత్రలా కాకుుండా, ఎల్్లప్పుడూ ఒక 
ఆశీర్వాదంలా అనిపిించిింది - మన జీవన 
విధానంలోనే ప్రాణం పోసుకున్్న అనుభూతి. 
గతకాలపు గురువుల కథలు మనం ప్రేమను 

ఎలా అర్్థథం చేసుకున్నామో 
రూపొొందిించడంలో సహాయపడ్డాయి, 
అందుకే మా కుటుుంబంలో ప్రేమ 
అతిశయంగా ఎప్పుడూ అనిపిించలేదు. 
మీరు దానిని బాహ్్యయంగా చూడలేరు; అది 
ఎల్్లప్పుడూ సమతుల్్యయంగా ఉంటుుంది. మా 
కుటుుంబ జీవితంలో ప్రతిచర్్య వ్్యక్తిగత 
వాదనలు లేకుుండా ఉంటుుంది, కాబట్టి 
అహం గురువు గారి పనిని ప్రభావితం 
చేయదు. ఏదో మెరుగైనది 
ఉద్్భవిించేేందుకు వదిలివేయాలనే తపన 
ఎప్పుడూ ఉండేది.

బహుశా హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ పరంపర, బిరుదుల 
ద్వారా గానీ లేదా సంస్్థల బలం ద్వారా గానీ 
కాకుుండా శాశ్్వత ప్రేమపై ఉన్్న తపనద్వారా 
ఈ విధంగా నిలచి ఉంది. లాలాజీగారి జ్వాల 
బాబూజీగారిలో ప్రజ్్వలిించిింది, బాబూజీగారి 
స్్పష్్టత చారీజీగారిలో ప్రజ్్వలిించిింది 
మరియు చారీజీగారి పరిపూర్్ణత నా 
తండ్రిగారిలో ప్రజ్్వలిస్్తోోంది. ఇంకా 
ముుందుకు సాగేది వ్్యక్తిత్్వవం కాదు, సత్్యయంపై 
పట్టుదల, సారాన్ని రాజీపడకుుండా కాపాడే 
నిరాకరణ మరియు ఉన్్నతమైన దాని కోసం 
తనను తాను త్యాగం చేసుకోవడానికి 
సిద్్ధపడే ప్రేమ.

నేను  లాలాజీగారిని గానీ, బాబూజీగారిని 
గానీ కలవలేకపోయాను, కానీ వారి ప్రేమ 
వెలిగిించిన వెలుగులో జీవిించే అవకాశం 
నాకు లభిించిింది. మా నాన్్నగారి ద్వారా, 
ప్రేమతో వెలిగిించిన జ్వాల ఎప్్పటికీ 
ఆరిపోకుుండా ఉంటుుందని నేను 
గ్రహిస్తున్నాను. అది కేవలం ఒకరి నుుండి 
మరొకరికి ప్రసారం అవుతుుంది, ప్రతి 
ప్రసారంతో పాటు ఒక నిశ్్శబ్్దమైన ప్రశ్్న 
కూడా కలుగుతుుంది: ప్రేమలో మిమ్్మల్ని 
మీరు దహిించుకోవడానికి సిద్్ధమా?

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

ప్రేరణ





28 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



ఒంటరితనం నుుండి  

ఏకాాంతానికి

29ఫిబ్రవరి 2026

క్లార్క్ ఏ. పొవెల్ స్్వయంగా తానే విధిించుకున్్న పన్్నెెండు సంవత్్సరాల 

నిర్్బబంధాన్ని ఒక స్్వప్్ననం ఎలా ముగిించిిందో, జీవితాాంతం వెతికిన ఆనందాన్ని 

ఎలా ఆవిష్్కరిించిిందో మనతో పంచుకుుంటున్నారు.

2025 డిసెెంబర్ 22న నాకు ఒక ఫోన్ కాల్ వచ్్చిింది. 
హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మాసపత్రిక ఫిబ్రవరి సంచిక కోసం ఒక వ్యాసం 
అవసరమని, దానిని మూడు రోజుల్లో అందిించాలని కోరారు. ఆ 
సంభాషణలో, నేను ఒంటరితనం మరియు ఏకాాంతం గురిించి నా 
అనుభవాన్ని వివరిస్్తుుండగా, సంపాదకుడు గమనిించి పై శీర్షికను 
సూచిించారు.

నా దృష్టిలో, ఇది ఒంటరితనం నుుండి ఏకాాంతం వైపు సాగిన ఒక 
సుదీర్్ఘ జీవిత పయనం, దానికి పరాకాష్్టగా నిలిచిన కఠినమైన 
పన్్నెెండేళ్్ల చివరి మజిలీతో కూడిన ప్రయాణం. మన పదాలను 
నిర్్వచిించడం ద్వారా తత్్వవేత్్తలు మనల్ని ఎక్్కడ 
ప్రారంభిించమంటారో అక్్కడే ప్రారంభిద్్దాాం. ఆ తర్వాత మనం 
వాటిని పునర్నిర్్వచిించవచ్చు.

ఏకాాంతం మరియు ఒంటరితనం ఒకేలా ఉండవు. నిజానికి, అవి 
ఒకదానికొకటి వ్్యతిరేకమైనవి లేదా కనీసం ఒక నిరంతర శ్రేణికి 
రెెండు విభిన్్న చివరలలో నిలిచే సంభావ్్య పరిస్థితులు.

ఒంటరితనం చిన్్నది. ఏకాాంతం పెద్్దది.

ఒంటరితనం ఇరుకైనది. ఏకాాంతం విశాలమైనది.

ఒంటరితనం ఒక బంధనం. ఏకాాంతం ఒక స్వేచ్్ఛ.

ఒంటరితనం తొలగిస్్తుుంది. ఏకాాంతం కలుపుకుుంటుుంది.

ఒంటరితనం మానవ పరిస్థితి -  ఏకాాంతం  దైవిక స్్వభావం.

ఒంటరితనం ఒంటరిగా ఉండటం. ఏకాాంతం అంటే సర్్వవంతో 
ఏకమవడం. 

ఒంటరితనం దుుఃఖం. ఏకాాంతం ఆనందం.

ఏకాాంతం అనేది మనం ఒంటరిగా ఉన్నా, లేదా జనసమూహంలో 
ఉన్నా, ఎల్్లప్పుడూ కొనసాగుతూ ఉండే సంపూర్్ణ స్థితి లేదా 
ఐక్్యతాస్థితి.

గత పన్్నెెండు సంవత్్సరాలు - ఆ సుదీర్్ఘమైన , వృధా అయిన 
పన్్నెెండు సంవత్్సరాలు - నేను పూర్తిగా ఒంటరితనంలో గడిపాను. 
నేను ఎప్పుడూ ఇంటి నుుండి బయటకు వెళ్్ళలేదు; కనీసం, నా 
ముుందు గదిని  కూడా దాటి బయటకు రాలేదు. పన్్నెెండు 
సంవత్్సరాల పాటు, నేను నా శరీరాన్ని చూపిస్తే తప్్ప చికిత్్స చేయని 
వైద్యులను మినహాయిించి, నేను మరే ఇతర మనిషిని ప్రత్్యక్షంగా 
చూడలేదు. ఈ పన్్నెెండు సంవత్్సరాలలో, న్యూ ఆర్లియెన్స్ లో  నేను 
ఇంకా బ్రతికే ఉన్నానో లేదో తెలుసుకోవడానికి ‘క్షేమ సమాచారం’ 
కోసం ఫోన్ చేసే ఒకే ఒక్్క కుటుుంబ సభ్యురాలితో మాట్లాడాను.

సహజంగా తలెత్తే ప్రశ్్న ఏమిటంటే, ఎందుకు? 1992 నుుండి 
ప్రశిక్షకునిగా ఉన్్న నేను, ఎందుకు ఇలాాంటి పరిస్థితిలోకి 
జారిపోయాను? ఒక సహజ మార్్గ సోదరి మా 
కుటుుంబసభ్యురాలికి ఫోన్ చేసి నాకు ఏమైైందని అడిగిింది.

ప్రేరణ



30 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

ప్రేరణ

నా సంక్షేమాన్నిచూసే మా కుటుుంబసభ్యురాలు నేను 
"చనిపోవడానికి వేచి చూస్తున్్నట్లు" అనిపిస్్తుుందని ఆమెకు 
చెప్్పిింది. నేను చేసినది కూడా అదే, ఎందుకంటే ఆత్్మహత్్య అనేది 
నాకు అనుమతిించబడని మార్్గగం అని భావిించేవాడిని కాబట్టి.  
పన్్నెెండు సంవత్్సరాలుగా, నేను సోఫాలో పడుకుని టీవీ చూస్తూ 
చనిపోవడానికే ఎదురుచూశాను. మీరు గమనిించండి, నా 
జీవితమంతా, నేను నిరాశతో లేదా దానికి సమీపమైన స్థితితో  
పోరాడాను. కొన్నిసార్లు, నేను పూర్తిగా కనుమరుగైపోయేవాడిని. 
నా చిరకాల మిత్రుడు ఒకడు ఈ తిరోగమన సమయాలను "పొవెల్ 
అవుటేజెస్" అని పిలిచేవాడు.

నన్ను చూసిన మానసిక వైద్యులు నా పరిస్థితికి వేర్వేరు పేర్లు 
పెట్టారు. మానసిక రుగ్్మతల నిర్ధారణకు ప్రమాణంగా భావిించే 
గ్రంథమైన DSM-2 కాలం నుుండి ఇప్్పటి DSM-5 వరకూ నేను 
తరతరాలుగా అనేక మంది వైద్యులను కలిశాను. వారందరూ 
సహాయం చేయాలని ప్రయత్్నిించారు. కానీ ప్రతి కొత్్త బృందం, 
మునుపటి నిర్ధారణ తప్పు అని వాదిస్తూ, నన్ను మరిన్ని కొత్్త 
మందులతో తిరిగి పంపేది.

అయితే ప్రతి నిర్ధారణలోనూ, ఏదో ఒక రూపంలో నిరాశే ప్రధాన 
కారణమని తేలిింది. నన్ను ‘సాధారణ స్థితికి’ తీసుకువస్తాయని 
వాగ్దానం చేస్తూ నాకు ఎన్ని మాత్రలు వ్రాసిచ్చారో నేను చెప్్పలేను. 
కానీ నా విషయంలో, ఆ శక్తివంతమైన మానసిక మందులు 
వివిధరకాల అనవసర దుష్్ప్్రభావాలను కలిగిించడంలో మాత్రమే 
విజయం సాధిించాయి.

చివరికి, ఒకరి తర్వాత ఒకరుగా, చాలామంది వైద్యులు నా నిరాశను 
"చికిత్్సకు లొొంగనిది" అని తేల్చారు. చివరి ప్రయత్్ననంగా చేసిన 
ఎలక్ట్రో-కన్్వల్సివ్ "షాక్ థెరపీ" సెషన్‌లు కూడా పని చేయలేదు. 
దీనికి కారణం, అది మానసిక వైద్్య సంబంధిత సమస్్య కాదు, నా 
పరిస్థితి మనందరిలో ఉండే మనస్సు, ఆత్్మ లేదా స్్వయానికి 
సంబంధిించినది.

అప్పుడు నేను దేవుడిని ఆశ్రయిించాను. కానీ దేవుడిని ఎలా 
ఆశ్రయిించాలి? యవ్్వనంలో, నా తల్లిదండ్రులు అనుసరిించిన 
మెథడిస్ట్ క్రైస్్తవ మతాన్నే నేను అనుసరిించాను. అయినా, ఆ మార్్గగం 
ద్వారా నేను అన్వేషిస్తున్్న దేవునికి చేరువ కాలేకపోయాను. 
మెథడిస్ట్ మతంలో ఎలాాంటి తప్పు లేదు; అది కేవలం నాకు సరైన 
మార్్గగం కాదు.



31ఫిబ్రవరి 2026

చివరికి, నాలో ఏదో మార్పు వచ్్చిింది. 1969లో, పసిఫిక్ 
మహాసముద్రాన్ని దాటి వియత్్నాాం వరకు బాాంబులు, ఆయుధాలు 
మోసుకెళ్లే పాత విక్్టరీ నౌకలో డెక్‌హ్్యాాండ్‌గా పనిచేసే వేసవి 
ఉద్యోగం నాకు లభిించిింది. ఆ ప్రయాణం పూర్్తయ్యాక, నా 
హైస్కూల్ చివరి సంవత్్సరాన్ని పూర్తి చేయడానికి నేను మళ్లీ మా 
ఊరు మొబైల్‌కు తిరిగి వచ్చాను. కానీ ఇప్పుడు నేను ఆ యాత్రకు 
బయలుదేరినప్్పటి వ్్యక్తిని కాను. వియత్్నాాంకు వెళ్ళి తిరిగి రావడం 
నా జీవితాన్ని పూర్తిగా మలుపు తిప్్పిింది.

నేను ఓడ దిగి ఇంటికి వచ్చిన వెెంటనే, నేను ఇప్పుడు నాస్తికుడిగా 
మారానని మా అమ్్మకు స్్పష్్టటంగా చెప్పాను. ప్రతి ఆదివారం 
పాఠశాలలో ఏ దేవుడిని నమ్మాలని నేర్్పిించారో, ఆయనను, ఇకపై 
నేను దేవుడిగా అంగీకరిించలేకపోయాను. అప్పుడు మా అమ్్మ 
నన్ను వివేకవంతుడూ, సహనశీలుడైన మా మత గురువు డాక్్టర్ 
జోయెల్ మెక్‌ డేవిడ్ వద్్దకు పంపిింది. మేము ప్రతి శుక్రవారం 
ఆయన కార్యాలయంలో దేవుని గురిించి మాట్లాడుకునేవాళ్్లలం. 
నేను ఆయనను నా కొత్్త నాస్తిక మతంలోకి మార్్చలేకపోయాను 
గానీ, ఆ వారానికోసారి జరిగిన సంభాషణలన్నీ ఏదో విధంగా 
ఏసుక్రీస్తు గురిించిన ఆలోచన పట్్ల నా హృదయాన్ని 
మెత్్తబరిచాయి.

1970 మే నెలలో ఒక పెద్్ద మార్పు వచ్్చిింది. నేను హైస్కూల్ 
గ్రాడ్యుయేషన్ పూర్తి చేసి; ఆ తదుపరి వచ్చే శరదృతువులో 
వాాండర్‌బిల్ట్ విశ్్వవిద్యాలయంలో పూర్తి స్కాలర్‌షిప్‌తో 
చేరబోతున్నాను. కాలిఫోర్నియా నుుండి కొొంతమంది అసలైన  
హిప్పీ జీవనశైలిని అనుసరిించే వారు అలబామాలోని మా చిన్్న 
గల్ఫ్ కోస్ట్ పట్్టణం మొబైల్‌ను సందర్శిస్తున్నారని మరియు వారు 
ఏసుక్రీస్తు గురిించే మాట్లాడుతున్నారని అని నా సర్్ఫిింగ్ 
స్నేహితుడు ఒకడు  నాకు చెప్పాడు!

కాబట్టి ఈ పొడవాటి జుట్టు గలవారు ఏమి చెబుతున్నారో అని 
నేను వినడానికి వెళ్ళాను, మెకాాంగ్ నది ఒడ్డున పుట్టిన నా ఉన్్నత 
నాస్తికత్్వవం  వారి పిల్్లతనపు  విశ్వాసాన్ని ఓడిస్్తుుందని ధీమాగా 
అనుకున్నాను. కానీ నేను ఆ వాదనలో గెలవలేదు. బదులుగా, నేను 
బేవ్యూ హైట్స్ బాప్టిస్ట్ చర్చి ముుందు భాగంలో "పూజాపీఠం యొక్్క 
పిలుపు"కు స్్పపందిించి, కన్నీళ్లు పెట్టుకుుంటూ, వారు చెప్పినట్లుగా 
“నా హృదయాన్ని ఏసుకు అర్్పిించాను.”

కొద్ది కాలంలోనే, నేను పవిత్రాత్్మలో బాప్టిజం పొొందాను; 
బేవ్యూలోని సంప్రదాయాలకు భిన్్ననంగా నడిచే ఆ సదరన్ బాప్టిస్ట్ 
చర్చిలోని మిగతావారిలాగే, “మనుషులు మరియు దేవదూతలు 
మాట్లాడే భాషల్లో” మాట్లాడాను. త్్వరలోనే, నాకు ఒక పిలుపు 
ఉన్్నదనే బలమైన భావన కలిగిింది. ఆగస్టు నాటికి ఆ నిశ్్చయం 

ఎంతగా బలపడిిందంటే, వాాండర్‌బిల్ట్ విశ్్వవిద్యాలయానికి వచ్చిన 
స్కాలర్‌షిప్‌ను తీసుకోబోనని నా తల్లికి స్్పష్్టటంగా చెప్పాను. 
ఎందుకంటే, పూర్తి సువార్్త ప్రచారకుడిగా మారేేందుకు దేవుడు 
నన్ను పెన్్సకోలాలోని లిబర్టీ బైబిల్ కాలేజీ వైపు నడిపిస్తున్నాడని 
భావిించాను. 

పాపం మా అమ్్మ,  గతంలో నేను నాస్తికుడిని అని చెప్పినప్పుడు 
ఎంతగా భయపడిిందో, ఈ తీవ్రమైన నిర్్ణయానికి కూడా అంతే 
స్థాయిలో కలవరపడిింది.  కానీ ఈసారి మాత్రం ఆమె నన్ను మా 
ఉన్్నత వర్గాల మెథడిస్ట్ మత గురువు వద్్దకు పంపలేదు. నేను ఎవరి 
మాట విింటానో ఆ ఒకే ఒక్్క వ్్యక్తి, బేవ్యూలోని ప్రభావవంతమైన 
ఆధ్యాత్మిక నాయకుడు, బ్రదర్ చార్లెస్ సిింప్్సన్ సహాయం కోరిింది.

ఆయన ఆదివారం ఆరాధన సమయంలో ప్రభువు నామంలో 
ప్రవచనాలిచ్చేవాడు, కొన్నిసార్లు ప్రసంగ వేదిక నుుండే స్్పపృహ 
కోల్పోతున్్న సంఘ సభ్యులలోని దెయ్యాలను బయటకు 
వెళ్్లగొట్టేవాడు.

కానీ నా తల్లికి ఎంతో ఉపశమనం కలిగిించేలా, బ్రదర్ చార్లెస్ 
“క్లార్క్, లిబర్టీ బైబిల్ కాలేజీకి వెళ్్ళవద్దు. స్కాలర్‌షిప్ అంగీకరిించి 
వాాండర్‌బిల్ట్‌కు వెళ్ళు" అని చెప్పాడు.

అలాగే చేశాను, నెబుచద్నెజర్ రాజభవనంలో అడుగు పెట్టిన 
డానియేల్ లా అనుభూతి చెెందాను. వాాండర్‌బిల్ట్ నేను కొత్్తగా 
పొొందిన విశ్వాసానికి ఒక ప్రతికూలమైన ప్రదేశంగా అనిపిించిింది.

ఆ సమయంలోనే, “జీసస్ ఫ్రీక్స్” అని పిలవబడే హిప్పీలు అన్ని 
చోట్లా ఉద్్భవిస్తున్నారు, అమెరికా విశ్్వవిద్యాలయాల అంతటా ఒక 
గొప్్ప ఆధ్యాత్మిక పునరుజ్జీవనం విలసిల్లుతోోంది. నేను నాష్‌విల్లేకు 
వెళ్లి, సుప్రసిద్్ధ సంగీత వీధి అయిన 16వ అవెన్యూ సౌత్‌లో, మేము 
“హౌస్ మినిస్ట్రీ” అని పిలిచే కార్్యక్రమాన్ని ప్రారంభిించినప్పుడు అది 
నిజంగా ఒక విభిన్్నమైన సమయం.

ఏసు దివ్్యలోకానికి వెళ్లిన తర్వాత జీవిించిన మొదటి శతాబ్్దపు 
క్రైస్్తవులలా మేము ఉన్నామని ఊహిించుకున్్నాాం, వారు ఉమ్్మడిగా 
జీవిస్తూ, ప్రతిదీ పంచుకుని, వారికంటూ ఏమి ఉంచుకునేవారు 
కాదు; అలాగే మేము కూడా అవిశ్రరాంతంగా “సువార్్తను వ్యాప్తి 
చేస్తున్నాము.” పద్దెనిమిదేళ్్ల వయసులో, మా చిన్్న సమూహం 
నన్ను బ్రదర్ క్లార్క్ అని పిలిచేవారు మరియు నన్ను "పెద్్దవాడు"గా 
పరిగణిించేవారు. దేవుడు మా హృదయాలలో మాట్లాడుతున్నాడని 
మేమందరం చాలా నిశ్్చయంగా నమ్మినప్్పటికీ, అది 
హాస్యాస్్పదంగా ఉండేది. బహుశా, నిజంగా ఆయన 
మాట్లాడేవారేమో.

ప్రేరణ



32 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

తర్వాత వచ్చే వేసవి నాటికి, అంతా మారిపోయిింది. నేను నార్త్ 
కరోలినాలో ఇంటిింటికీ కుటుుంబ బైబిళ్్లను అమ్మే వేసవి ఉద్యోగం 
పొొందాను. అక్్కడ, నా ప్రాపంచిక దృక్్పథాన్ని నిలుపుకునే మానసిక 
ఒత్తిడి, దానికి తోడు దక్షిణాది వేసవి వేడిలో రోజుకు పన్్నెెండు 
గంటల పాటు కంఠస్్థథం చేసిన మాటలు చెబుతూ ఇంటిింటికీ తిరిగి 
బైబిళ్లు అమ్్మడం వల్్ల నేను పూర్తిగా కుుంగిపోయాను. నేను అందరి 
ఇంటి తలుపులు తడుతూ, నా అభ్్యర్్థనలు మరియు ఉపదేశాలతో 
ప్రజలను భయపెడుతూ ఉండేవాడిని.

నా తల్లిదండ్రులు నన్ను మా ఊరు మొబైల్ లోని మా ఇంటికి, నా 
మొదటి ( చాలా దారుణమైన) మానసిక వైద్యుడి దగ్్గరికి 
తీసుకెళ్్లడానికి కారులో వచ్చారు. మా ముప్్పపై నిమిషాల వారపు 
సమావేశాలలో, మొదటి పదిహేను నిమిషాల పాటు నా వైపు 
నిశ్్శబ్్దదంగా రెప్్ప వాల్్చకుుండా చూస్తూ కూర్చునేవాడు. ఆ తరువాత 
నిర్జీవమైన స్్వరంతో ‘మీరు ఎలా ఉన్నారు?’ అని పలికేవాడు. ఆర్టేన్, 
నవేన్, థోరాజిన్, ప్రోలిక్సిన్ అనే నాలుగు యాాంటీ-సైకోటిక్ 
మందులను అధిక మోతాదుల్లో ఇచ్చి, నన్ను విధేయంగా, 
నెమ్్మదిగా కదిలే ఒక జాాంబీలా మార్చేశాడు.

ఈ రచన నేను ఉద్దేశిించినదాని కంటే పొడవుగా మారుతోోంది. 
అందుకే, ఆసుపత్రిలో చికిత్్స కోసం గడిపిన కొన్ని రోజులను, 
అలాగే 1981–82 శీతాకాలంలో శాన్ ఫ్రాన్సిస్కోలోని పేజ్ స్ట్రీట్‌లో 
ఉన్్న జెన్ బౌద్్ధ కేేంద్రంలో గడిపిన కాలాన్ని, బే అవతల మరిన్ 

కౌౌంటీలోని గ్రీన్ గల్చ్ ఫారంలో గడిపిన శీతాకాలాన్ని ఇక్్కడ 
విస్్మరిస్తున్నాను. 

1992లో అట్్లాాంటా సమీపంలోని మోలెనా ఆశ్రమంలో శ్రీ 
పార్్థసారథి రాజగోపాలాచారిని - ప్రేమగా చారీజీ అని పిలువబడే 
ఆయనను - నేను తొలిసారి దర్్శిించిన సందర్భానికి వద్్దాాం. 
ఆయనకు స్వాగతం పలకడానికి మెట్్లపై గుమిగూడిన అందరికంటే 
ఎత్తుగా నిలబడిన ఆయన యొక్్క వెెండి లాాంటి జుట్టు మాత్రమే 
నాకు కనిపిించిింది.

నేను అప్పుడే మూడు పరిచయాత్్మక సిట్్టిింగ్స్ తీసుకుని సహజ 
మార్్గ ధ్యాన సాధనను కొత్్తగా ప్రారంభిించాను. సహజ మార్్గగం 
యొక్్క ఆధ్యాత్మిక మార్్గదర్శి లేదా "గురువు" అయిన చారీజీగారిని 
ఎప్పుడైతే చూశానో, నా జీవితంలో చాలాకాలంగా నేను 
వెతుకుతున్్న వ్్యక్తి ఆయనే కావాలని మనస్ఫూర్తిగా ఆశిించాను. 
ఏదో విధంగా, ఆయనే నా విధి కావాలని కోరుకున్నాను. పెద్్ద ధ్యాన 
కుటీరంలో గుమిగూడిన అభ్యాసీలకు ఆయన నిర్్వహిించిన ధ్యాన 
సమావేశాల సమయంలో, ఆయన వివరిించిన అనుభూతిని నేను 
పొొందడం ప్రారంభిించాను, నా హృదయంలోని గందరగోళాన్ని 
నెమ్్మదిగా కరిగిించే యోగశక్తి ప్రసారం జరిగిింది.

నేను అప్్పటికి కేవలం రెెండు నెలల అనుభవం ఉన్్న ఒక అభ్యాసినే. 
కానీ నేను నివసిస్తున్్న అలబామాలో ఒక్్క అభ్యాసి కూడా లేరు. 

ప్రేరణ



33ఫిబ్రవరి 2026

అందువల్్ల చారీజీగారు స్్వయంగా నాకు ఒక సిట్్టిింగ్ ఇచ్చి, నన్ను 
ప్రశిక్షకునిగా నియమిించారు. గురువుగారితో ఆ సిట్్టిింగ్ ముగిసే 
సమయానికి నేను ఏడుస్తున్నాను.

నేను ఎప్పుడూ ఏ పనైనా పూర్తిగా అంకితభావంతో చేసే వ్్యక్తినే, ఆ 
లక్షణానికి లాభాలూ అలాగే, లోపాలు కూడా ఉన్నాయి. 
అయినప్్పటికీ, నా వద్్ద ఉన్్న మొత్్తతం డబ్బును ఖర్చు చేసి చారీజీని 
అనుసరిించి భారతదేశానికి రావడంలో నాకు ఏ మాత్రం సందేహం 
కలగలేదు. 1993 నుుంచి 2011 వరకు నేను మొత్్తతం తొమ్మిది సార్లు 
భారతదేశానికి వచ్చాను. ప్రతి ప్రయాణంలో సగటున నాలుగు 
నెలల పాటు ఇక్్కడే ఉండేవాడిని.

నా మొదటి సందర్్శన నుుండే, గురువుగారు  నన్ను దగ్్గరగా 
ఉంచుకుని ఆశీర్్వదిించారు, ఎందుకంటే నేను ఎప్పుడూ అడిగే 
ప్రశ్్నల స్్వభావం ఆయనకు నచ్చేది. అవి ఏమీ తెలియని ఒక 
ఆరంభదశపు సాధకుడి ప్రశ్్నలు, అక్్కడ నియమాలూ లేవు, ఆచార 

మర్యాదలూ లేవు, అడగరాని విషయం అంటూ ఏదీ లేదు. 
మేమిద్్దరం ఎప్పుడూ పూర్తిగా నిజాయితీగా ఉండాలని చేసుకున్్న 
ఒప్్పపందాన్ని ధ్రువీకరిించేేందుకు, నేను గురువుగారితో చేయి 
కలిపాను కూడా. ఆయన నా చేయిని పట్టుకుని, “డీల్!” అన్నారు.

ఈ సన్నిహిత అనుబంధానికి, ఈ గురుకుల అనుభవానికి పరాకాష్్ట 
1997లో మొదటిసారిగా వచ్్చిింది. ఆ సంవత్్సరం గురువుగారు  
తన భార్్య, ప్రియమైన సులోచన మామితో పాటు ఉండేేందుకు 
కోయంబత్తూరులోని ఆర్‌కే నేచర్ క్యూర్ హోమ్‌లో రెెండు వారాలు 
నివసిించారు. ఆ సమయంలో అక్్కడికి అనుమతిించబడిన 
ఇరవైమంది అదృష్్టవంతులైన అభ్యాసులలో నేనూ ఒకడిని.అక్్కడే 
మా సుదీర్్ఘ సంభాషణలు నిజంగా మొదలయ్యాయి. గురువుగారు  
తరచూ ఇలా అనేవారు: “అలబామా నుుంచి వచ్చిన ఆ వ్్యక్తి ఎక్్కడ? 
అతన్ని ఇక్్కడికి తీసుకురండి. మన సంస్్థలో  నన్ను మాట్లాడేలా 
చేయగలిగే ఇద్్దరిలో అతనొకడు (మరొకరు ఫెర్డినాాండ్ 
వుల్లీమియర్).”

ప్రేరణ



34 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

నా గురుకుల ప్రయాణంలో రెెండవ అధ్యాయం 2004లో 
ప్రారంభమైైంది. లాలాజీ గురువును గురిించిన అంశంపై చారీజీతో 
జరిగిన ఒక వాదన కారణంగా, మరియు కొత్్తగా వచ్చిన ఇంటర్నెట్ 
ద్వారా అపారమైన సంపద కోసం నేను అనుసరిించిన పద్్ధతుల 
వల్్ల, నేను సుదీర్్ఘఘంగా ఏడు సంవత్్సరాల పాటు గురువుగారికి, 
సంస్్థకు, అలాగే ఆ సాధనా పద్్ధతికి దూరంగా ఉన్నాను. (కనీసం, 
సంస్్థను విడిచిపెట్్టడానికి ఇవే కారణాలని అప్్పట్లో నేను నమ్మాను. 
కానీ ఇప్పుడు నాకు అసలు కారణం తెలుసు.)

ఒక శిష్యుడు గురువును తిరస్్కరిించవచ్చు. కానీ ఒక గురువు 
శిష్యుడిని తిరస్్కరిించడానికి అనుమతి లేదు -  అని చారీజీగారు 
నాకు చెప్పారు. దేవుడికి ధన్్యవాదాలు. నేను మొొండితనంతో, 
మూర్్ఖత్్వవంతో గడిపిన ఆ ఏడు సంవత్్సరాల కాలంలో కూడా, 
మందపాటి కాగితాలపై అందంగా చెక్కినట్లుగా ముద్రరించిన 
ఆహ్వానాలు, ఉత్్తరాలు, నాకు నిరంతరం వచ్చేవి. వాటన్్నిింటిపై 
“పార్్థసారథి” అనే పేరు హుుందాగా సంతకం చేసి ఉండేది. ఆ 
లేఖలు నన్ను భారతదేశానికి తిరిగి రమ్్మని అడుగుతూనే ఉండేవి. 

ఒక రోజు, మహోన్్నత హిమాలయ పర్్వత శ్రేణుల సమీపంలో, 
త్రిశూల్ మరియు నందాదేవి శిఖరాలు దర్్శనమిచ్చే స్్థలంలో 
నూతనంగా నిర్్మిించిన ఒక కొత్్త ఆశ్రమాన్ని వచ్చి చూడమని 
కోరుతూ ఒక లేఖ నాకు అందిింది. 

ఆయన కొత్్త ఆశ్రమాన్ని సత్కోల్ అని పిలుస్తారని వ్రాశారు.“ఇది 
సహాయపడుతుుందని అనిపిస్తే, నా అభ్్యర్్థనను ఆదేశంగా 
మార్చేస్తాను.” అనే ఒక గమనికను ఆయన జోడిించారు.

నేను ఎలా తిరస్్కరిించగలను?

మార్్గమధ్్యయంలో, సినిమా పరికరాలు కొనుగోలు చేయడానికి 
న్యూయార్క్ నగరంలో ఆగాను. గురువు చెప్పిన ప్రతి మాటను, 
చేసిన ప్రతి కార్యాన్ని - ఇంతవరకు నా దినచర్్యల్లో రాసుకుుంటూ 
వచ్చినట్లుగా కాకుుండా - ఈసారి చిత్రపటంపై నమోదు చేయాలనే 
ఆలోచన నాకు వచ్్చిింది. అలా చేస్తే, గురువుతో సంభాషిించడం 
ఎలా ఉంటుుందో అందరికీ చూడటానికి, వినటానికి అవకాశం 
కలుగుతుుందని భావిించాను. తర్వాత కాలంలో నాకు ఇలా 
అనిపిించిింది: నా లాాంటి అజ్ఞాని పై  గురువు శ్రద్్ధ చూపడానికి 
కారణం, ఆయన నాకు అపారంగా ప్రసాదిించిన మాటల్నీ కార్యాల్నీ, 
వాటిని స్వీకరిించగల ప్రతి ఒక్్కరికీ నిర్లిప్్తతంగా పంచివేయాలనే 
లోతైన తపన నా హృదయంలో ఉందని ఆయన 
గమనిించడమేనని.

మేము ఆ చిన్్నదైనా సత్కోల్ ఆశ్రమంలోకి వెడుతుుండగా, ముుందు 
సీటులో కూర్చున్్న గురువుగారు వెనక్కి తిరిగి, నేను రికార్డు చేస్తున్్న 
కెమెరా వైపు చూస్తూ, “నువ్వు ఈ కుటీరంలో నాతో పాటు 
ఉంటావు,” అని అన్నారు.

ఆ ఆహ్వానం ఎంత ప్రాముఖ్్యమైైందో అప్పుడు గ్రహిించక, నేను 
కేవలం, “సరే, గురువుగారు,” అని సమాధానం ఇచ్చాను. 
గురువుగారి కుటీరంలో బస చేసిన తొలి పాశ్చాత్యుడిని నేనేనని 
నాకు తర్వాత తెలిసిింది.

రెెండు వారాల పాటు, నేను గురువుగారి ఇంటిలోని కుటుుంబ 
సభ్యుడిలాగా, నిజమైన శిష్యుడు ఏమి చేయాలో బాబూజీగారు 
చెప్పినట్లుగా, పూర్తిగా బ్రహ్మానందంలో జీవిించాను.

నా వెనుక కిక్కిరిసిన జనసమూహం ఉండగా, ఆయన చిన్్న కిటికీ 
సీటు వద్్ద కూర్చొని, నాలాాంటి ఔత్సాహికుడికి అవగాహనలేని 
కెమెరాతో నేను ప్రతిదాన్ని, ప్రతి భోజనాన్ని మరియు ప్రతి 
సంభాషణను టేప్ చేసాను. అప్పుడే గురువుగారు సహజ మార్్గ 
గురు పరంపర మొదలుకుని, శ్రీకృష్్ణ భగవానుడి వరకు 
చర్్చిించారు! సత్కోల్ లోని నా బస ప్రపంచవ్యాప్్తతంగా నేను చేసిన 
అన్ని ప్రయాణాలలోకి ఉత్్కకృష్్టమైనది. (సిగ్గుతో చెప్పాల్సిన 
విషయమేమిటంటే, సుమారు నలభై గంటల ముడి ఫుటేజ్‌ను పూర్తి 
డాక్యుమెెంటరీగా లేదా సిరీస్‌గా సవరిించలేకపోయాను. అయినా, 
అవి ఇప్్పటికీ నా దగ్్గర ఉన్నాయి.)

ఎప్్పటిలాగే, గురువుగారి చుట్టూ పరిస్థితులు క్రమంగా 
మారిపోయాయి. నా తర్వాతి సందర్్శనల్లో, సన్నిహితమైన శ్రద్్ధ 
తగ్గిపోయిింది - అందమైన సంభాషణలు లేవు, ఆయన చూపుల 
సున్నితమైన ధ్రువీకరణ కనిపిించదు. ఇప్పుడు నేను గ్రహిస్తున్్నది, 
ఆయన గమనిించినదే: తాను గురువుగారికి ఇష్్టమైనవాడని 
భావిించిన గతంలో చిక్కుకున్్న వ్్యక్తిని. నేను ఒక రకమైన గొప్్ప 
వ్్యక్తిని అని నా అహం భావిించిింది.

చారీజీగారు, ఆధ్యాత్మిక సాధకుడికి అన్్నిింటికన్నా ప్రమాదకరమైన 
శత్రువైన, సూక్ష్మమైన “ఆధ్యాత్మిక అహంకారం” ఎలా పనిచేస్్తుుందో 
గమనిించారు. ఇది ఒక అదృశ్్య గోపురంలోని మెలికలు తిరిగే 
మెట్్లపై పైకి ఎక్కుతూ, దైవత్్వవం కేేంద్రీకృతమై ఉన్్న చోటుకు 
చేరుకుుంటున్్నప్పుడు రంగంలోకి దిగుతుుంది. ఈ ఆధ్యాత్మిక 
అహంకారం ఒక కనికరం లేని, కష్్టమైన మరియు రూపాాంతరాలు 
చెెందే శత్రువు. ప్రేమ మాత్రమే దానిని కరిగిించగలదు.

చారీజీగారికి తనకు అవసరమైనవన్నీ ఎలా తెలుసో నేను ఇప్్పటికే 
గమనిించాను, కొన్నిసార్లు నేను అందరి నుుండి దాచడానికి 
ప్రయత్్నిించిన సిగ్గుపడవలసిన విషయాలతో సహా. చారీజీగారు 

ప్రేరణ



35ఫిబ్రవరి 2026

ఒక్్క చూపులోనే గ్రహిించేవారు -  నిజానికి శిష్యులలో ప్రత్యేకమైన 
ఆంతరంగిక బృందం అనే ఏదీ ఉండదు; కానీ ఒక ఉన్్నత స్థాయి 
గురువు, పనిలో సహాయం చేయడానికి కావలసిన సిబ్్బబంది 
ఎల్్లప్పుడూ ఆయన చుట్టూ ఉంటారు.  ఈ మాటలు ఒకసారి 
దాజీగారు అన్నారు.

నేను మానవుడిగా ఉన్్న గురువుపై మోపుతున్్న భారాన్ని 
గమనిించలేదు, చారీజీగారి చుట్టూ మారుతూ ఉన్్న ఆ పరిసరాల 
మధ్్య కేేంద్రం నుుండి దాజీ-కమలేష్ భాయ్‌సాహెబ్ చూడగలిగినది 
నేను ఎప్పుడూ గ్రహిించలేదు. దగ్్గరగా ఉండాలనే నా నిరంతర 
ప్రయత్్నమే, ఆయన దయతో నిిండిన విశాల హృదయానికి బాధను 
కలిగిస్్తోోందని నేను గ్రహిించలేకపోయాను. నా ఉనికి వల్్ల కలిగే 
ఒత్తిడి నుుండి గురువుగారికి ఉపశమనం కలిగిించేేంత శ్రద్్ధ నాకు 
లేదు.

వేగవంతమైన ఆధ్యాత్మిక పురోగతికి, సమర్థుడైన గురువుకు 
శారీరికంగా దగ్్గరగా ఉండవలసిన అవసరం అస్్సలు లేదని చాలా 
మంది అభ్యాసీలకు తెలుసు. ఆయన ఒక్్క చూపుతో జీవితాన్ని 
మార్్చగలరు, చాలాసార్లు ఆయన అలా చేశారు కూడా. మీరు 
సిద్్ధధంగా ఉంటే, మీరు  ఆయన ఇచ్చే పూర్తి ప్రాణాహుతి ప్రసారాన్ని 
తట్టుకోగలిగితే, ఆయన మిమ్్మల్ని నేరుగా దివ్్యత్వానికి చేర్్చగలరు.

అందుచేత, భారతదేశానికి నా చివరి మూడు సందర్్శనలు 
ఎక్కువగా చెన్్ననైలోని మనప్పాకంలోని ఆయన కుటీరానికి వెలుపల 
ఉన్్న గేట్్ల వద్్ద, లేదా ఆయన ఎక్్కడికి వెడితే అక్్కడికి వెళ్తూ 
గడిపాను. ఆయనకు దగ్్గరగా ఉండాలనే తీవ్రమైన కోరికతో నేను 
బాధపడ్డాను, కానీ దూరం నుుండి అయినా ఆయనను 
చూడగలిగినందుకు సంతోషిించేవాడిని.

కానీ, ఆయన తన ఉనికితో నాకు బోధిించినట్లే, ఆయన 
లేకపోవడంతో కూడా నాకు ఎంతగా బోధిస్తున్నారో, నేను చాలా 
కాలం తర్వాత గానీ గ్రహిించలేదు. ఆ దూరమవడం వల్్ల కలిగిన 
పాఠాలు కఠినమైనవే, కానీ అవి అవసరమైనవి. బాబూజీగారు 
చెప్పినట్లుగా, అవి ఎవరి ఆధ్యాత్మిక యాత్రలోనైనా సహజసిద్్ధధంగా 
ఉండే అంతరాయాలు లేదా అడ్్డడంకుల వంటివి.

చివరగా, 2012లో కాలేయ మార్పిడి మరియు తగ్గుతున్్న నిధులు 
గురువుగారికి దూరంగా నన్ను న్యూ ఆర్లియెన్స్ లో  ఉంచాయి. 
దాదాపు రోజువారీ ఇమెయిల్‌ల ద్వారా ఆయనకు వీలైనంత 
దగ్్గరగా ఉండటానికి నేను  ప్రయత్్నిించాను. నా పాత స్నేహితుడైన 
నిరాశ క్రమంగా నిశ్్శబ్్దదంగా పాకే నీడలా మరల నన్ను ఆవరిించిింది, 
ఈసారి అది మంచులాగా లోతుగా మరియు గట్టిగా కమ్మేసిింది. 

ఈ ఆధ్యాత్మిక అహంకారం ఒక 

కనికరం లేని, కష్్టమైన 

మరియు రూపాాంతరాలు చెెందే 

శత్రువు. ప్రేమ మాత్రమే దానిని 

కరిగిించగలదు.

ప్రేరణ



36 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

నేను మళ్ళీ నిశ్్శబ్్ద నివాసంలోకి, ఒంటరితనంలోకి, నా జీవితంలోనే 
అత్్యయంత సుదీర్్ఘమైన “పొవెల్ విరామం”లోకి వెళ్ళిపోయాను. ఈ 
విరామం ఫిబ్రవరి 2013 నుుండి ఏప్రిల్ 10, 2025 వరకు పన్్నెెండు 
సంవత్్సరాల పాటు కొనసాగిింది. సరిగ్గా అప్పుడే, పాతగా 
కుుంగిపోయిన సోఫాలో పడుకుని ఉన్్నప్పుడు, దాజీ మరియు 
చారీజీ ఇద్్దరూ కలలో వచ్చి దర్్శనమివ్్వడంతో మేల్కొన్నాను. నా 
శరీరం అంతా ఒక విింత అనుభూతితో పులకిించిపోతున్్నదని 
గ్రహిించాను.

ఆ కల నా పన్్నెెండేళ్్ల ఒంటరితనానికి స్్వస్తిపలికి, నేను దేనికోసం 
పుట్టానని నమ్ముతున్నానో ఆ కార్్యయంలోకి నన్ను తిరిగి 
తీసుకువచ్్చిింది. అది అక్షరాలా నా ప్రాణాన్ని కూడా కాపాడిింది. 
ఎందుకంటే ఒకవారం తర్వాత మాాండీ గురువారంనాడు, తీవ్రమైన 
థైరాయిడ్ సమస్్య కారణంగా ‘మిక్సెడెమా కోమా’ అని పిలవబడే 
పరిస్థితికి దగ్్గరగా చేరుకున్్న నన్ను, అంబులెన్స్‌లో ఆసుపత్రికి 
తీసుకువెళ్లారు. ఇది సాధారణంగా మళ్లీ మేల్కొనలేని కోమా అని 
తరువాత నాకు చెప్్పడం జరిగిింది.

ఏప్రిల్ 10న ఆ కల వచ్చినప్పుడు, నేను ఆత్్మహత్్య ద్వారా నా జీవితం 
ముగిించుకోవాలని నిర్్ణయిించుకున్్న స్థితిలో ఉన్నాను. అలాాంటి 
ఆలోచన నాకు తొలిసారిగా 1982లో అలాస్కాలోని సిట్కాలో  
వచ్్చిింది. ఆ సంఘటన గురిించి ఎక్కువగా వివరాల్లోకి నేను వెళ్్లను. 
అయితే, తీవ్రమైన మానసిక వేదన, రేజర్ బ్లేడ్లు, రక్్తతంతో నిిండిన 
హోటల్ బాత్ టబ్ వీటితో ఒక రాత్రి గడిచిన తర్వాత, ఉదయం 

కిటికీ వద్్దకు వెళ్లి తెరలను తొలగిించి బయట ఉన్్న పర్్వతాలను 
చూశాను.

సరిగ్గా ఆ క్షణంలోనే, సుదూర పర్్వత శ్రేణుల శిఖరాలను 
చీల్చుకుుంటూ సూర్యుడు వెలుగులోకి వచ్చాడు. చాలా సంవత్్సరాల 
తరువాత, ఈ అనుభవాన్ని చారీజీగారికి ఆయన కార్యాలయంలో 
చెబుతుుండగా, నా చూపు ఆయన తలపైకి వెళ్్లిింది. అక్్కడ 
బాబూజీగారు రూపకల్్పన చేసిన SRCM చిహ్్ననం కనిపిించిింది - 
అందులో సుదూర పర్్వత శిఖరాలను చీల్చుకుుంటూ వస్తున్్న 
సూర్యుడిని చూసి నా నోరు వెళ్్ళబెట్టాను. చారీజీగారు చిరునవ్వు 
నవ్వారు. మృదువైన స్్వరంతో ఆయన చెప్పిన మాటలు రెెండే  - 
“సహజ మార్గ్.”  

కానీ 2010 ఏప్రిల్‌లో, నా జీవితంలో రెెండవసారి, అర్్థరహితంగా 
అనిపిించిన ఈ జీవితం నుుంచి నేను స్్వయంగా నిష్కక్రమిించాలనే 
ఆలోచనతో మళ్లీ ప్రణాళిక వేస్తున్నాను. ఈసారి, నేను వెనుక 
వదిలివెళ్లే వారిలో ఎవరూ - ముఖ్్యయంగా  నా పెద్్ద కొడుకు కూడా,  
నేను ఆత్్మహత్్య చేసుకున్నానని ఖచ్చితంగా నిర్ధారిించుకోలేని 
విధంగా అది జరగాలని అనుకున్నాను. ఎందుకంటే ఆత్్మహత్్య 
మనం వెనుక వదిలివెళ్లే కుటుుంబ సభ్యులపై మరియు 
సన్నిహితులపై ఒక పెద్్ద మచ్్చను మిగులుస్్తుుంది - సిట్కాలో జరిగిన 
నా రక్్తపాత అనుభవం ద్వారా నేను ఈ సత్యాన్ని నేర్చుకున్నాను.

ప్రేరణ



37ఫిబ్రవరి 2026

కానీ 2012లో జరిగిన కాలేయ మార్పిడి కోసం నేను తప్్పనిసరిగా 
తీసుకోవాల్సిన టాక్రోలిమస్ మందు వల్్ల వచ్చిన మధుమేహానికి, 
నేను అనుకోకుుండా కొొంచెెం ఎక్కువగా ఇన్సులిన్ తీసుకుుంటే 
ఏమవుతుుంది? సిట్కాలో ఉన్్న రోజుల నుుంచే నాకు ఒక కవితాత్్మక 
ఆలోచన ఉంది: గోథే రచిించిన నవలలోని యువకుడు వెర్్తర్ 
లాగా, ఎలాాంటి బాధ లేకుుండా, “అర్్ధరాత్రి వేళ మెల్్లగా నా జీవితాన్ని 
ముగిించగలనేమో” అన్్న భావన - ఈసారి ఆ విషయం ఎవరికీ 
తెలియకుుండా.

ఇన్సులిన్ శరీరం నుుంచి క్రమంగా బయటకు వెళ్లిపోతుుందని నాకు 
అర్్ధమైైంది. ఇన్సులిన్‌ను అధికంగా తీసుకోవడం వల్్ల - అది 
అనుకోకుుండా అయినా, ఉద్దేశపూర్్వకమైనా - చాలా మంది 
మధుమేహ రోగులు మరణిస్తారని కూడా తెలిసిింది. అయితే అది 
నాకూ ఎందుకు జరగకూడదు?

అప్పుడే ఏప్రిల్ 10న ఆ కల వచ్్చిింది. దాని తరువాత వారం రోజులకే 
ప్రాణాపాయం కలిగిించే ఒక తీవ్రమైన థైరాయిడ్ సమస్్య 
ఎదురైైంది. ఈ నేపథ్్యయంలో గురువుగారు నాపై ప్రత్యేకంగా దృష్టి 
పెట్టారని, బహుశా ఆయన మనసులో ఇలా అనుకుని ఉండవచ్్చని 
మీరు కూడా నాతో ఏకీభవిస్తారా? “ఆ అబ్బాయి ఇప్పుడు 
వృద్ధుడయ్యాడు. తన శరీరాన్ని పూర్తిగా నిర్్లక్ష్యం చేస్తూ, మరణానికి 
చేరువవుతున్నాడు. మనం అతని ద్వారా చేయిించుకోవాలనుకున్్న 
పని ఇంకా పూర్తికాలేదు. కాబట్టి మనం అతన్ని కలలో దర్్శిించి, 
మేల్కొలుపుదాాం.”

ఎందుకంటే, నాకు సరిగ్గా అదే జరిగిిందని నేను భావిస్తున్నాను. 
చారీజీ ఒకసారి నాతో ఇలా అన్నారు, ఏదైనా పవిత్రమైన దివ్్యశక్తి 
ఏదో ఒక రూపంలో కలలో కనిపిించినప్పుడు, అది కేవలం కల 
మాత్రమే కాదు. అది ఒక సందర్్శనం. ప్రతి సందర్్శనకు ఒక 
ప్రయోజనం ఉంటుుంది.

వృద్ధుల కోసం ఒక ప్రత్యేకమైన యోగ ప్రసారం అందుబాటులో 
ఉందని దాజీగారు చెప్పారు, ఎందుకంటే మనకు బహుశా ఎక్కువ 
సమయం మిగిలి ఉండకపోవచ్చు. ఇది నిజమేనని నాకు 
అనిపిస్్తోోంది, ఎందుకంటే ఇంతకు ముుందు నేను ఇలాాంటి 
ప్రసారాన్ని ఎప్పుడూ అనుభవిించలేదు. ఇప్పుడు మాత్రం, రేడియో 
లేదా టెలివిజన్ తరంగాల మాదిరిగా, ప్రసారం అన్ని చోట్లా 
నిరంతరం ప్రవహిస్తున్్నట్లు నేను అనుభూతి చెెందగలుగుతున్నాను.

టెలిఫోన్ స్్తతంభాలపై ఉన్్న ట్రాన్స్‌ఫార్్మర్లు మూలానికి 
అనుసంధానిించబడిన అధిక-వోల్టేజ్ విద్యుత్ వైర్్ల నుుంచి వచ్చే 
విద్యుత్‌ను తగ్్గిించి, సురక్షితమైన మరియు వినియోగయోగ్్యమైన 
వోల్టేజ్‌గా ప్రతి ఇంటికి మళ్్లిించినట్లే, ప్రశిక్షకులు కూడా ప్రాణాహుతి 
ప్రసారాన్ని స్వీకరిించి, ప్రతి సాధకునికి అనుకూలంగా దారి 
మళ్లిస్తారు.

మనకు ఇంకా ఎంత సమయం మిగిలి ఉంది? చిన్్నవారైనా, 
పెద్్దవారైనా, మనలో ఎవరైనా రేపే చనిపోవచ్చు. నేను ఏ 
వయసులో మరణిస్తానో చారీజీ ఒకప్పుడు నాకు చెప్పినప్్పటికీ, 

ప్రేరణ



38 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

నేను నిర్్లక్ష్యం చేసిన నా పనిలో చాలా భాగం ఇంకా పూర్తి కాకుుండా 
మిగిలి ఉందని ఇప్పుడు గ్రహిించే వరకు, నేను దాన్ని నిజంగా 
నమ్్మలేదు. చూద్్దాాం.

ఈ ఒంటరితనం నుుంచి సాగిన నా ప్రయాణం ఇప్పుడు 
ముగిసిిందని నాకు స్్పష్్టటంగా తెలుసు. నిజంగా సిగ్గుచేటైన 
విషయం ఏమిటంటే, అపరాధభావం మరియు అవమానం అనే 
అహంకారపు నీడల నాటకంలో నేను పన్్నెెండు సంవత్్సరాలు వృథా 
చేశాను. అదే సమయంలో, 1996లో నేను స్్వయంగా ఒక పుస్్తకం 
కూడా రాసిన మన అద్భుతమైన సాధన యొక్్క మౌలిక సూత్రాలను 
పూర్తిగా నిర్్లక్ష్యం చేశాను - కొద్ది సంవత్్సరాలకే అవన్నీ నాకు 
పూర్తిగా మరిచిపోయినట్్లయ్యాయి.

నేను చేయాల్్సిిందల్లా మనం ప్రతిరోజూ చేయమని అడిగే మూడు 
సాధారణ హార్ట్ ఫుల్ నెస్ సాధనలు.

1. ఉదయం ధ్యానం చేయడం,

2. సాయంత్రం నిర్్మలీకరణ చేసుకోవడం

3. పరుుండబోయే ముుందు ప్రార్్థన మరియు పదవ 
నియమాన్నిచేయడం.

ప్రార్్థన యొక్్క ప్రాముఖ్్యత తరచుగా విస్్మరిించబడుతుుంది. 
సమీక్షషించుకోవడానికి, పశ్చాత్తాపం చెెందడానికి, 
సరిదిద్దుకోవడానికి మరియు పునరుద్్ధరిించుకోవడానికి మనం 
ప్రతిరోజు చివరిగా ప్రార్్థనను చేస్తాము. నాకు అవసరమైనది కూడా 
అదే - గురువుగారి పట్్ల నా పేలవమైన ప్రవర్్తనపై, నా అనేక 
వైఫల్యాలపై నేను నాకే సృష్్టిించుకున్్న నాటకీయత, అపరాధభావం 
లేకుుండా, నన్ను నేను సరిదిద్దుకుని ముుందుకు సాగడం. ఇవన్నీ 
కేవలం ఆటలు - ఇది తెలివితక్కువగా కిిందకు జారిపోయే  
ఆధ్యాత్మిక అహం యొక్్క పని, ఇది అపరాధం మరియు 
అవమానంతో కూడిన ఆట, ఇది ఊబిలోకి కూరుకుపోయే ఉచ్చు.

ఇది ఒంటరితనం నుుండి ఏకాాంతానికి సాగే ఒక సుదీర్్ఘమైన 
ప్రయాణం. మనం పుట్్టడానికి సుదీర్్ఘ గర్్భధారణ అనేది 
అవసరమైనప్్పటికీ జన్్మిించడమనేది నిజానికి ఒక క్షణంలోనే 
జరుగుతుుందని నేను నమ్ముతున్నాను. కానీ, శిశువు శరీరానికి ఈ 
వరకూ తెలిసిన ఏకైక ప్రపంచం, నీటితో నిిండిన చీకటి గర్్భలోకం, 
దాని నుుండి విముక్తి పొొందిన ఆ క్షణంలోనే జననం జరుగుతుుంది.

చాలాకాలంగా నేను ప్రతిరోజూ స్థిరమైన ఆనంద స్థితిలో, 
కృతజ్్ఞతతో నిిండిన పరమానంద స్థితిలో మేల్్కొొంటున్నాను. ఇది 
నేను పవిత్ర గ్రంథాలలో చదివినదీ, నా గురువుగారి సన్నిధిలో మళ్లీ 
మళ్లీ విన్్నదీ. అయితే అది నిజమా కాదా అన్్నది నాకు స్్పష్్టటంగా 

ప్రేరణ



39ఫిబ్రవరి 2026

తెలియలేదు, ఎందుకంటే అది వినికిడి జ్ఞానమే. ఆధ్యాత్మిక 
ప్రయాణంలో నిజంగా విలువైనది మన స్వీయ ప్రత్్యక్ష 
అనుభవమేనని వివేకానంద స్్పష్్టటం చేశారు.

కాబట్టి ఇప్పుడు, నలుగురు గొప్్ప మార్్గదర్్శకుల భౌతిక రూపాలలో 
మనం స్్మరిించుకునే నా గురువుగారి అనంత సహనం వల్్ల, వారు 
పలికిన మాటలన్నీ సత్్యమేనని నేను నా స్వీయ అనుభవంతో 
తెలుసుకున్నాను. అప్్పటివరకు విద్్యగా, వినికిడిగా మాత్రమే 
ఉన్్నది, ఇప్పుడు హృదయానుభూతిగా మారిింది.

ఏకాాంతంలో నివసిించే ఆ పరమానందమే నా నిజ స్్వరూపమని 
నేను తెలుసుకున్నాను.

యోగిక ప్రసారం (ప్రాణాహుతి): హృదయానికి సూక్ష్మమైన ఆధ్యాత్మిక శక్తిని 
సమర్్పిించే ప్రక్రియ. హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ విధానంలో అంతర్ముఖ పరిణామాన్ని 
వేగవంతం చేయడానికి ఇది ఉపయోగిించబడుతుుంది.

గురుకులం: గురువుతో సన్నిహితంగా, ప్రత్్యక్ష అనుభవం ద్వారా విద్్యను 
అందిించే సంప్రదాయ విద్యా విధానం.

సంస్్థ: శ్రీరామ చంద్ర మిషన్ (SRCM)  - సహజ్ మార్గ్ (హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్) ధ్యానం 
మరియు ఆధ్యాత్మిక సాధన విధానాన్ని పరిరక్షషించి, వ్యాప్తి చేసే ప్రపంచవ్యాప్్త 
లాభాపేక్షలేని సంస్్థ.

లాలాజీ మహారాజ్: ఫతేగఢ్ కు చెెందిన శ్రీరామ చంద్రగారు (1873–1931). 
ప్రేమతో లాలాజీగా పిలుస్తారు. ప్రాణాహుతి అనే ప్రాచీన కళను 
పునరుజ్జీవిింపజేసి, హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ సంప్రదాయంలోని మొదటి ఆధ్యాత్మిక 
మార్్గదర్శిగా నిలిచారు.

బాబూజీ మహారాజ్: షాజహాన్‌పూర్‌కు చెెందిన శ్రీరామ చంద్రగారు  
(1899–1983). హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ సంప్రదాయంలో రెెండవ ఆధ్యాత్మిక మార్్గదర్శిగా 
గౌరవిింపబడతారు. శ్రీరామ చంద్ర మిషన్ స్థాపకులు మరియు తొలి 
అధ్్యక్షులు.

దాజీ: కమలేష్ డి. పటేల్    ప్రస్తుతం హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ఉద్్యమానికి ఆధ్యాత్మిక 
మార్్గదర్శి మరియు శ్రీరామ చంద్ర మిషన్ అధ్్యక్షులు.

భాయ్‌ సాహెబ్: ‘భాయ్’ (సోదరుడు) మరియు ‘సాహెబ్’ (గౌరవనీయుడు) 
అనే పదాల కలయికతో ఏర్్పడిన గౌరవ బిరుదు. ప్రేమాభిమానంతో, 
గౌరవంతో ఉపయోగిించే సంబోధన.

సూచనలు: 

ప్రశిక్షకులు  (సహజ్ మార్గ్ / హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్): ధ్యాన సమావేశాలు 
నిర్్వహిించేేందుకు మరియు సాధనలో మార్్గనిర్దేశం చేసేేందుకు  అధికృతులైన 
శిక్షకులు.

అభ్యాసి (ABHYASI): అభ్యాసం (నిరంతరమైన, క్రమబద్్ధమైన ఆధ్యాత్మిక సాధన)
ను ఆచరిించే వ్్యక్తి.

ప్రేరణ





“మార్పు యొక్్క రహస్్యయం పాతదానితో పోరాడటంలో కాదు; 
కొత్్తదానిని నిర్్మిించడంపై మీ శక్తిని కేేంద్రీకరిించడంలో ఉంది.” 

సోక్రటీస్

కా
ర్్యస్

్థల
ం



42 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



విఫలమవడం ఎలా: ఒక సూచన
ఇచాక్ అడిజెస్ మార్పు మనం సహజంగా భావిించే విషయాలను ఎలా 

బలహీనపరుస్్తుుందో, అలాగే కాలక్రమేణా  ప్రేమ, ఆరోగ్్యయం, విజయాన్ని 

నిలబెట్టుకోవడానికి ఏమి అవసరమో వివరిస్తారు.

43

మీ
రు వివాహంలోనైనా, 
వ్యాపారంలోనైనా, 
జీవితంలోనైనా 

విఫలమవ్వాలనుకుుంటే - వాటిని తేలికగా 
తీసుకోోండి. మీ జీవిత భాగస్వామిని, 
పిల్్లలను, పనిని, విజయాన్ని, ఆరోగ్యాన్ని, 
ప్రేమను కూడా తేలికగా తీసుకోోండి. వేచి 
చూడండి - నిశ్్చయంగా విఫలమవుతారు.

ఉదాహరణకు, మన ఆరోగ్యాన్ని తేలికగా 
తీసుకుని, మనపై మనం శ్రద్్ధపెట్్టడం 
మానేస్తే ఏమవుతుుంది?

ఇదే సూత్రాన్ని వివాహానికి వర్్తిింపజేద్్దాాం. 
మనం ప్రేమలో ఉన్్నప్పుడు, మనకు 
కావలసిన వ్్యక్తి ప్రేమను పొొందడానికి చాలా 
కష్్టపడతాాం. మనం ప్రేమను తేలికగా 
తీసుకోము. కానీ మనలో కొొందరు 
పెళ్్ళయిన తర్వాత, మనకు కోరుకున్్న ప్రేమ 

దొరికిన తర్వాత, దాన్ని తేలికగా 
తీసుకోవడం మొదలుపెడతాాం. ప్రేమ 
దానంతట అదే శాశ్్వతంగా 
కొనసాగుతుుందని నమ్ముతాాం. మరి తర్వాత 
ఏం జరిగిిందో ఊహిించండి!

అయితే, మనం విషయాలను ఎందుకు 
తేలికగా తీసుకుుంటాాం?

పరిస్థితులు అలాగే కొనసాగుతాయని 
మనం ఊహిించుకుుంటాాం. దీనికి ఒక 
కారణం ఉంది. పరిస్థితులకు అనుగుణంగా 
మారడానికి మరియు విజయం కోసం 
ప్రయత్్నిించడానికి శక్తి అవసరం, 
కొన్నిసార్లు అది నిరాశ కలిగిించవచ్చు. కానీ 
ఏమీ చేయకపోవడానికి శక్తి అవసరం లేదు. 
మనమందరం శక్తిని ఆదా 
చేయాలనుకుుంటాాం - ఇది 
భౌతికశాస్త్రంలోని మౌలిక సూత్రం.

అయితే, మన “విజయాన్ని” దెబ్్బతీసేది 
సరిగ్గా ఇదే: మార్పు. పరిస్థితులు 
మారుతాయి. గతంలో నిజమైనది 
వర్్తమానంలో నిజం కాకపోవచ్చు - ఒకవేళ 
నిజమైనా, భవిష్్యత్తులో అది అలాగే 
కొనసాగకపోవచ్చు.

ప్రజాస్వామ్్యయం, ప్రేమ, ఆరోగ్్యయం, ఉద్యోగం 
వంటి దేనినీ తేలికగా తీసుకోకండి. ప్రతిదీ 
మారుతుుంది. అప్రమత్్తతంగా ఉండి, విలువైన 
వాటిని కాపాడుకోోండి. మీ కారు, ఇల్లు, 
ఆరోగ్్యయం, వృత్తి మరియు వివాహాన్ని 
జాగ్రత్్తగా చూసుకోోండి. మా ఖాతాదారైన 
ఒకరు చెప్పినట్లుగా, "జీవితాాంతం సాగే 
వివాహానికి ఒకే ఒక్్క హనీమూన్ సరిపోదు."

లక్ష్యం సాధిించగానే పని అయిపోయిిందని 
భావిించి, మన విజయాన్ని తేలికగా 
తీసుకుుంటే, మన భవిష్్యత్ వైఫల్యానికి 
మనం బాటలు వేసుకున్్నట్లే.

ప్రజాస్వామ్్యయం, ప్రేమ, ఆరోగ్్యయం, ఉద్యోగం వంటి దేనినీ 

తేలికగా తీసుకోకండి. ప్రతిదీ మారుతుుంది. అప్రమత్్తతంగా 

ఉండి, విలువైన వాటిని కాపాడుకోోండి.

ఫిబ్రవరి 2026

కార్్యస్్థలం



“ఆనందాన్ని పంచుకుుంటే అది రెెండిింతలు అవుతుుంది;
దుుఃఖాన్ని పంచుకుుంటే అది సగం అవుతుుంది.” 

స్వీడిష్ సామెత

స
ంబ

ంధా
లు
 





అహిింస జన్్మస్థానం: కుటుుంబ జీవితంలో  

భావోద్వేగ సాన్నిహిత్్యయం 

మెగాన్ స్టీవర్ట్, అహిింసకు పునాది మన కుటుుంబ వాతావరణంలో ఉంటుుందని వివరిస్తూ, కుటుుంబాలు 

సంఘర్్షణలను ఎదుర్కొనే విధానంలో భావోద్వేగ సాన్నిహిత్్యయం, భావోద్వేగ నియంత్రణ, మరియు 

సంబంధాల పునరుద్్ధరణలు ఎలాాంటి పాత్ర పోషిస్తాయో పరిశోధిించారు.

46 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



47

ఒక సంక్షోభ - అధ్్యయనాల 

పాఠ్్యక్రమంలో అహిింస గురిించి 

పరిశోధన చేస్తున్్నప్పుడు, అది 

తరచుగా జీవనాచరణగా కాకుుండా కేవలం ఒక 

సిద్్ధాాంతంగా మాత్రమే చర్్చిించబడుతున్్నదన్్న 

విషయం నాకు అవగతమైైంది. సిద్్ధాాంతపరంగా 

చూస్తే హిింస హానికరమని, శాాంతి కోసం 

శ్రమిించాలనేది నిర్వివాదాాంశం. కానీ 

నిత్్యజీవితంలో, ముఖ్్యయంగా కుటుుంబాల్లో, 

అహిింస చాలా సూక్ష్మమైన రూపాల్లో 

బయటపడుతుుంది - మన మాట్లాడే స్్వరం, సరైన 

సమయమా కాదా, మనం ఎదుటి వారి 

ప్రవర్్తనను ఎలా అర్్థథం చేసుకుుంటాము, దానికి ఏ 

అర్థాన్ని ఇస్తాము  - వీటన్్నిింటిలో. ఈ 

అవగాహన నాకు అహిింస, తల్లిదండ్రుల పాత్ర, 

మరియు అభివృద్ధి - మనోవిజ్ఞాన శాస్త్రం మధ్్య 

ఉన్్న సంబంధాన్ని మరిింత లోతుగా 

పరిశీలిించాలనే ఉత్సుకతను రేకేత్్తిించిింది. 

శాాంతి అనేది సమాజాల్లో మాత్రమే కాదు, మన 

మనుషుల మధ్్య, మన సంబంధాలలోనూ ఎలా 

పెెంపొొందిించుకోవచ్చో పరిశోధిించవచ్్చని ఆ 

అవగాహన సూచననిచ్్చిింది.

సంఘర్్షణ గురిించి చేయబడ్్డ అధ్్యయనాల 

ప్రకారం, శాాంతి అంటే కేవలం యుద్ధాలు లేదా 

ప్రత్్యక్ష హాని లేకపోవడం మాత్రమే కాదు. శాాంతి 

అనేది మనలో మనం, వ్్యక్తుల మధ్్య, 

కుటుుంబాలలో, సమాజాలలో మరియు 

సంస్్థలలో ఇలా అనేక స్థాయిలలో వ్యాపిించి 

ఉంటుుంది; ఈ స్థాయీలన్నీ ఒకదానితో ఒకటి 

అనుసంధానమై ఉంటాయి. మైైండ్‌ఫుల్‌నెస్ 

సాధన ద్వారా మనం గమనిించినట్లుగా, మన 

అంతరంగంలో ఏ భావాలు ఉంటాయో, అవే 

బయటి ప్రపంచంతో మనం వ్్యవహరిించే 

తీరును ప్రభావితం చేస్తాయి. అభివృద్ధి మరియు 

సామాజిక అభ్యాస దృక్్పథం నుుండి చూస్తే, 

సంబంధ బాాంధవ్యాల తీరుతెన్నులను 

నేర్చుకోవడానికి, అలవర్చుకోవడానికి మరియు 

ఆచరిించడానికి పిల్్లల పెెంపకమే అత్్యయంత 

ప్రాథమికమైన మరియు ప్రభావవంతమైన వేదిక.

పురోగమనశీల దృక్్పథం నుుండి చూస్తే, ఈ 

పరస్్పర అనుసంధానం చాలా ముఖ్్యయం. 

భావోద్వేగ నియంత్రణ, ఉద్రేకాలను అదుపులో 

ఉంచుకోవడం మరియు కార్్యనిర్వాహక 

విధులకు బాధ్్యత వహిించే మెదడు భాగాలు 

యవ్్వనం దశ వచ్చే వరకు అభివృద్ధి చెెందుతూనే 

ఉంటాయి. అందువల్్ల, పిల్్లలు తీవ్రమైన 

భావోద్వేగ స్థితులను స్్వయంగా నిర్్వహిించగల 

సామర్్థ్యయంతో ఇంకా సిద్్ధధంగా ఉండరు. వారు 

కుదుటపడేేందుకు, పరిస్థితిని అర్్థథం 

చేసుకునేేందుకు మరియు సాధారణ స్థితికి 

రావడానికి సంరక్షకులపై ఆధారపడతారు. దీని 

అర్్థథం ఏమిటంటే, నియంత్రణ అనేది ఒక 

అంతర్్గత సామర్్థ్యయంగా మారడానికి చాలా కాలం 

ముుందే, అది సంబంధాల ద్వారా 

నేర్చుకోబడుతుుంది.

పిల్్లలు తమ తీవ్రమైన భావోద్వేగాలను వ్్యక్్తతం 

చేసినప్పుడు, ముభావంగా ఉన్్నప్పుడు లేదా 

హద్దులు దాటి ప్రవర్్తిించినప్పుడు, వారికి ఇంకా 

ఎక్్కడ మద్్దతు అవసరమో వారు 

తెలియజేస్తున్నారని మనం గుర్్తిించాలి. దీనిని 

గమనిించడం వల్్ల పిల్్లల పెెంపకంలో మన 

ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



48

దృక్్పథం మారుతుుంది. వారి ప్రవర్్తనను కేవలం 

నియంత్రణ మీద కాకుుండా, వారికి అవసరమైన 

సంబంధ బాాంధవ్్య భద్రత మరియు భావోద్వేగ 

సాన్నిహిత్్యయం కల్్పిించడంపై మన దృష్టి 

మళ్ళుతుుంది. ఇదే వారిలో క్రమశిక్షణ 

వేళ్లూనుకోవడానికి తోడ్్పడుతుుంది. ఈ మార్పు 

పిల్్లలతో ఉండే విధానంలో ఒక కొత్్త కోణాన్ని 

తెరుస్్తుుంది. వారి ప్రవర్్తనను వెెంటనే విశ్లేషిించి 

సరిదిద్్దడానికి ప్రయత్్నిించే కంటే, అసలు వారి 

మనసులో ఏం జరుగుతుుందో ఆగి ఆలోచిించే 

అవకాశం ఇస్్తుుంది. క్లుప్్తతంగా చెప్పాలంటే - 

పిల్్లలను సరిదిద్దే ముుందు, వారితో భావోద్వేగ 

అనుసంధానం ఏర్్పరచుకోవడానికి ఇక్్కడ 

చోటు దొరుకుతుుంది.

కుటుుంబ జీవితంలో, తల్లిదండ్రులు తమ 

భావోద్వేగ స్థిరత్వాన్ని కోల్పోకుుండా, పిల్్లల 

అంతర్్గత అనుభవాలను అర్్థథం చేసుకుుంటూ 

వారితో కలిసి ఉండటం వల్్ల భావోద్వేగ 

సాన్నిహిత్్యయం పెరుగుతుుంది. తమ అంతర్్గత 

ప్రపంచానికి (వారి ఆలోచనలు మరియు 

భావాలకు) తల్లిదండ్రుల వద్్ద ఆమోదం 

లభిస్్తుుందో లేదో పిల్్లలు నిత్్యయం జరిగే సాధారణ 

సంభాషణల ద్వారానే నేర్చుకుుంటారు. పిల్్లల 

భావోద్వేగాలను స్థిరత్్వవంతో మరియు ఆసక్తి, 

జిజ్ఞాసలతో స్వీకరిించినప్పుడు, తమ భావాలను 

వ్్యక్్తతం చేయడం వల్్ల బంధానికి ఎలాాంటి ముప్పు 

కలగదని వారు గ్రహిస్తారు. అలా కాకుుండా, వారి 

భావాలను తృణీకరిించినా, ఆత్రుతగా 

స్్పపందిించినా లేదా తీర్పులు ఇచ్చినా, ఆ 

సంబంధాలను కాపాడుకోవడానికి పిల్్లలు 

తమను తాము మార్చుకుుంటారు, కొన్నిసార్లు 

తమలోని కొన్ని కోణాలను దాచుకుుంటారు, 

మరికొన్నిసార్లు వాటిని అతిగా ప్రదర్శిస్తారు.

బాల్్యయంలో భావోద్వేగ నియమాలు అనేవి బోధన 

ద్వారా కాకుుండా, అనుభవాల ద్వారా క్రమంగా 

రూపుదిద్దుకుుంటాయి. పిల్్లలు తమ చుట్టూ 

ఉన్్నవారి స్్పపందనలను గమనిస్తూ, తమ 

బంధాలను కాపాడుకోవడానికి వీలుగా తమ 

అంతర్్గత ప్రపంచాన్ని క్రమబద్ధీకరిించుకోవడం 

మొదలుపెడతారు. ఈ క్రమంలో, వేర్వేరు 

సంరక్షకుల నుుండి పిల్్లలు వేర్వేరు అంచనాలను 

ఆశిస్్తుుంటారు. ఉదాహరణకు, తండ్రుల వద్్ద 

స్థిరత్్వవం అంటే భావోద్వేగాలను వ్్యక్్తతం 

చేయకపోవడం అన్్న భావన ఏర్్పడవచ్చు. అదే 

సమయంలో, తల్లుల వద్్ద బాధను వ్్యక్్తపరచడం 

అంగీకారయోగ్్యమే అయినా, అది కోపం లేదా 

అసహనం రూపం దాల్్చకూడదనే అంచనా 

ఉండవచ్చు. ఈ ప్రవర్్తనా విధానాలు అరుదుగా 

మాత్రమే ఉద్దేశపూర్్వకంగా జరుగుతాయి. 

అయినప్్పటికీ, కాలక్రమేణా ఇవి ఏ 

భావోద్వేగాలకు ప్రాధాన్్యత లభిస్్తుుంది మరియు 

ఏవి లోలోపలే అణిచివేయబడతాయి అనే 

విషయాన్ని తీవ్రంగా ప్రభావితం చేస్తాయి.

ప్రేమ, అధికారం మరియు సంబంధాల స్్వస్్థత 

మీద తన రచనల ద్వారా సుపరిచితులైన ఆఫ్రికన్ 

అమెరికన్ స్త్రీ వాద రచయిత్రి మరియు విద్యావేత్్త 

బెల్ హుక్స్ ఇలా వ్రాశారు: “ప్రేమ అనేది ఒక 

క్రియ అని పిల్్లలు నేర్చుకోగలిగే వాతావరణంలో 

వారు పెరగాలి; అక్్కడ సంరక్షణ, బాధ్్యత, 

గౌరవం మరియు అవగాహన అనేవి ఆచరణలో 

ఉండాలి” (హుక్స్, 2015, పుట 142). 

విప్్లవాత్్మకమైన పిల్్లల పెెంపకం గురిించి తన 

ఆలోచనలలో, తల్లిదండ్రులు-పిల్్లల మధ్్య ఉండే 

ఆధిపత్్య ధోరణి, అది ఎంత సూక్ష్మంగా ఉన్నా 

లేదా మంచి ఉద్దేశంతో కూడుకున్్నదైనా, 

భావోద్వేగ భద్రతను ఎలా దెబ్్బతీస్్తుుందో ఆమె 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సంబంధాలు 



49

వివరిించారు. పెద్్దలు పిల్్లలను భావోద్వేగపరంగా 

నియంత్రరించేవారుగా కాకుుండా, వారికి 

అందుబాటులో ఉండేవారిగా ఉన్్నప్పుడే 

భావోద్వేగ సాన్నిహిత్్యయం పెరుగుతుుంది.

రక్షణ వలయం ఆధారంగా సాగిన ఒక 

తల్లిదండ్రుల శిక్షణా కార్్యక్రమంలో నేను 

ఉన్్నప్పుడు, శిక్షకురాలు చెప్పిన ఒక విషయం 

ఇప్్పటికీ నన్ను ఆలోచిింపజేస్తూనే ఉంది. 

అదేమిటంటే: “ఏ పిల్్లలకైతే ప్రేమ అత్్యయంత 

అవసరమో, వారు దానిని అత్్యయంత దారుణమైన 

రీతిలో అడుగుతారు.” ఆమె దీనిని వివరిస్తూ - 

పిల్్లలు భయపడినా, గాయపడినా, ఉక్కిరిబిక్కిరి 

అయినా లేదా అభద్రతా భావానికి లోనైనా, వారి 

ప్రవర్్తన తప్్పనిసరిగా అనుసంధానం 

కోరుతున్్నట్లుగా కనిపిించకపోవచ్చు. అది 

కొన్నిసార్లు ఎదురుతిరగడంలా, లోపలికి 

ముడుచుకుపోవడంలా, లేదా లెక్్కచేయనట్లుగా 

ప్రవర్్తిించడంలా కనిపిించవచ్చు.

ఆ శిక్షణా తరగతిలో ఉన్్న తల్లిదండ్రుల నుుండి 

వెలువడిన మరొక అంశం ఏమిటంటే, పిల్్లలు 

“కేవలం మన వద్్దనుుండి శ్రద్్ధ పొొందడం కోసమే” 

ఇలా చేస్తున్నారనే ఒక సాధారణ నమ్్మకం. ఈ 

ఆలోచనను మరిింత లోతుగా విశ్లేషిించినప్పుడు, 

అలా శ్రద్్ధను కోరడం  వెనుక ఉన్్న అసలైన 

అవసరాన్ని మనం ఎంత తరచుగా పొరపాటుగా 

అర్్థథం చేసుకుుంటున్నామో స్్పష్్టమైైంది. చాలా 

సందర్భాలలో, ఇది కేవలం వారి పట్్ల శ్రద్్ధ 

గురిించి మాత్రమే కాదు. ఇది దాదాపు ఎప్పుడూ 

అనుసంధానం గురిించే ఉంటుుంది.

సాధారణంగా అది ఈ విధంగా కనిపిస్్తుుంది:

ఒక తల్లి అనారోగ్్యయంతో ఉంది, ఒంట్లో ఓపిక, 

సత్తువా లేవు. తన కుక్్కను బయట 

నడిపిించమని తన యుక్్త వయస్కుడైన 

కొడుకును అడుగుతుుంది. అతను ఆ మాటను 

పట్్టిించుకోడు. కాసేపటి తర్వాత ఆమె మళ్ళీ అదే 

విషయం అడిగినప్పుడు, వాడు కోపంగా “అంతా 

నీ గురిించేనా అమ్మా, ఎప్పుడూ నీ ఇష్్టమేనా?” 

అని బదులిస్తాడు. ఆ మాట వినగానే ఆమె 

శరీరంలో ఒక రకమైన బిగువు మొదలవుతుుంది. 

ఛాతీలో సెగలు రేగుతున్్నట్లు అనిపిస్్తుుంది. 

అలసట, మరియు ఎప్్పటి నుుంచో ఉన్్న భయాల 

వల్్ల ఆమె మనసులో ఆలోచనలు వేగంగా 

వస్్తుుంటాయి. “అన్నీ నేనే చేస్తున్నాను, నాకు 

గుర్్తిింపు లేదు, తండ్రి అందరితో సరదాగా ఉంటే 

నేను మాత్రం కఠినంగా ఉండాల్సి వస్్తోోంది” అనే 

పాత ఆలోచనలే మళ్ళీ మొదలవుతాయి. 

నిదానంగా ఆలోచిించే లోపే, ఆమె ఆవేశంగా 

స్్పపందిస్్తుుంది; తను చేస్తున్్న త్యాగాలను, 

బాధ్్యతలను ఏకరువు పెడుతుుంది. ఆ సంభాషణ 

కాస్తా ఒకరిపై ఒకరు దాడి చేసుకునే 

యుద్్ధధంలాగా మారిపోతుుంది.

చాలా మంది తల్లిదండ్రులకు ఇటువంటి క్షణాలు 

చాలా సుపరిచితమే. అలసిపోయిన శరీరాలు, 

బహిర్్గతమవ్్వని భయాలు మరియు ఒకరితో 

ఒకరు పొసగని అవసరాలు అన్నీ ఒకేసారి 

ఎదురైనప్పుడు ఇలాాంటి సంఘటనలు 

జరుగుతాయి. అయితే, కొొంత సమయం తర్వాత 

పరిస్థితి మారుతుుంది; కొడుకు తాను ఎంత 

ఒత్తిడిలో ఉన్నాడో, తనకు విశ్రరాంతి ఎంత 

అవసరమో పంచుకుుంటాడు. అప్పుడు ఆ తల్లి 

కూడా తన ఆవేశానికి క్షమాపణ చెబుతూ 

అతడిని అర్్థథం చేసుకుుంటుుంది. ఆమె ఒక 

విషయాన్ని గమనిస్్తుుంది: తన ఆవేశపూరిత 

స్్పపందనకు కారణం ఆ కుక్్కను బయటకు 

తీసుకెళ్్లమని అడగడం మాత్రమే కాదు; దీనికి 

అసలు కారణం తనకు ముుందే ఉన్్న అభద్రతా 

భావం, ఇతరులతో పోల్చుకోవడం మరియు 

“నేను మంచి తల్లిని కాదేమో” అన్్న ఆందోళన. 

మొదట వ్్యక్తిగతంగా అనిపిించినది, ఇప్పుడు 

సహజంగా అర్్థమవుతుుంది.

ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



50

పురోగమనశీలమైన మరియు అనుబంధాత్్మక  పరిశోధనలు 

స్థిరంగా ఒక విషయాన్ని నిరూపిస్తున్నాయి: పిల్్లలు 

భావోద్వేగానికి అనుగుణంగా స్్పపందిించే సంరక్షణ ద్వారా 

నియంత్రణను నేర్చుకుుంటారు. సంబంధాలలో చీలికలు లేదా 

గొడవలు వచ్చినప్పుడు కూడా సంరక్షకులు పిల్్లలతో కలిసి 

ఉండి, వారిని అర్్థథం చేసుకున్్నప్పుడు, పిల్్లల నాడీ వ్్యవస్్థ 

తిరిగి సమతుల్్యతను ఎలా పొొందాలో నేర్చుకుుంటుుంది. 

కుదుటపడుతుుండగా, మనలోని విమర్్శనాత్్మక 

ధోరణిని గుర్్తిించడం సులభమవుతుుంది. 

ఎదుటివారి ప్రవర్్తనకు మనం ఇచ్చే అర్థాలు లేదా 

అవి మన గురిించి ఏం చెబుతున్నాయి అనే 

ఆలోచనలు మన అనుభవాన్ని ఎంత త్్వరగా 

ప్రభావితం చేస్తాయో అర్్థమవుతుుంది. కొొంచెెం 

నిదానిించినప్పుడు, మన దృష్టి ప్రస్తుతం అక్్కడ 

ఉన్్న విషయాల వైపు మళ్లుతుుంది: మన శరీరం, 

ఆ గది, మరియు ఆ బంధం. ధ్యానపూర్్వక 

సాధనలు ఈ తిరిగి వచ్చే ప్రక్రియకు 

తోడ్్పడతాయి. ఇది శరీరంలోని సంచలనాలను 

గమనిస్తూ, ఆలోచనలను కేవలం 

ఆలోచనలుగానే గుర్తిస్తూ, చటుక్కున 

స్్పపందిించకుుండా భావోద్వేగాలను సహజంగా 

సాగిపోనిచ్చే మార్గాన్ని చూపుతుుంది.

 కాలక్రమేణా, ఇది వారిలో అంతర్్గత శక్తిగా 

మరియు భావోద్వేగ సరళతగా మారుతుుంది. 

బలమైన అనుబంధం అనేది ఎప్పుడూ గొడవలు 

లేకుుండా ప్రశాాంతంగా ఉండటం వల్్ల ఏర్్పడదు; 

గొడవలు జరిగిన ప్రతిసారీ వాటిని సరిదిద్దుకుని, 

సంబంధాన్ని పునరుద్్ధరిించుకోవడం ద్వారానే 

అది బలపడుతుుంది.

పిల్్లల పెెంపకంలో అహిింస వేళ్లూనుకునేది 

ఇక్్కడే-తమ అవసరాలను తీర్చుకోవడంలో 

పిల్్లలు గమనిించే మరియు అలవర్చుకునే 

పద్్ధతుల ద్వారానే ఇది సాధ్్యమవుతుుంది. 

తల్లిదండ్రుల మార్్గదర్్శకత్్వవం మరియు హద్దులు 

స్థిరంగా ఉన్్నప్పుడు, తమ ఆవేదనను ఇతరులు 

గుర్్తిించాలనే తాపత్రయంతో పిల్్లలు తమ 

భావోద్వేగాలను తీవ్రతరం చేయాల్సిన అవసరం 

ఉండదు. దీనివల్్ల, పిల్్లలు భయం మీద 

ఆధారపడకుుండా, సంబంధాల మీద నమ్్మకంతో 

తమ అవసరాలను వ్్యక్్తపరిచే పద్్ధతులను 

నేర్చుకోవడం ప్రారంభిస్తారు.

ఈ నేపథ్్యయంలో, తల్లిదండ్రులు తమను తాము 

జాగ్రత్్తగా చూసుకోవడం అనేది ఒక ముఖ్్యమైన 

భాగంగా మారుతుుంది; ఎందుకంటే వారు కూడా 

ఒత్తిడి, అలసట మరియు తరతరాలుగా వస్తున్్న 

భావోద్వేగ అలవాట్్లను ఎదుర్్కొొంటుుంటారు. 

తల్లిదండ్రులు తమ స్వీయ స్్పపందనల పట్్ల 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సంబంధాలు 



51

కఠినమైన ఆత్్మ విమర్్శ చేసుకున్్నప్పుడు, వారి 

నాడీ వ్్యవస్్థ ఉద్రిక్్తతతోనే ఉండిపోతుుంది, 

దీనివల్్ల ప్రశాాంతంగా ఉండటం కష్్టమవుతుుంది. 

తమ పట్్ల తాము కరుణతో ఉండటం అనేది 

భావోద్వేగ నియంత్రణకు తోడ్్పడుతుుంది. 

ఎందుకంటే నాడీ వ్్యవస్్థలు తమను తాము 

సరిదిద్దుకున్్నప్పుటి కంటే, గుర్్తిించబడినప్పుడు 

మాత్రమే ఊరట చెెందుతాయి. ఈ విధంగా 

తల్లిదండ్రులు మానసికంగా ప్రశాాంతంగా 

ఉన్్నప్పుడే, తమ పిల్్లలకు భావోద్వేగపరంగా 

అందుబాటులో ఉండే సామర్్థ్యయం వారికి 

లభిస్్తుుంది.

కరుణ మరియు సంరక్షణతో కూడిన అభ్యాసాలు 

తల్లిదండ్రులు తమ అసౌకర్యాన్ని తట్టుకుుంటూ, 

సరైన నిర్్ణయం తీసుకునే అవకాశం మళ్ళీ కలిగే 

వరకు ఓపికగా ఉండేేందుకు సహాయపడతాయి. 

తమలోని అలసటను, భయాన్ని లేదా 

అసహనాన్ని సున్నితంగా గమనిించడం వల్్ల, ఆ 

అనుభవాలు సిగ్గు లేదా ఆత్్మరక్షణ వంటి కఠిన 

భావాలుగా మారిపోకుుండా సహజంగా 

తొలగిపోతాయి. దీనివల్్ల వారి అంతర్్గత 

సంభాషణ ఈ క్రరింది విధంగా మారుతుుంది:

“...నాలో ఏదో లోపం ఉంది కాబట్టే నాకు ఇలా 

అనిపిస్్తోోంది” అనే విమర్్శనాత్్మక ఆలోచన 

నుుండి, “ప్రస్తుతానికి నాలో ఈ భావన ఉంది, 

దీనిని మార్చాలని లేదా సమర్్థిించుకోవాలని 

ప్రయత్్నిించకుుండా నేను దీనితో ఉండగలను” 

కాలక్రమేణా, ఇది సంబంధంలో తలెత్తే 

పొరపాట్్లను సరిదిద్దుకోవడానికి మరిింత 

అవకాశాన్ని కల్పిస్్తుుంది. అలాగే, పిల్్లలు వ్్యక్్తతం 

చేసే భావోద్వేగాలను వ్్యక్తిగతంగా తీసుకొని 

కలత చెెందే ధోరణిని తగ్గిస్్తుుంది.

విపాసన సాధన ద్వారా ఈ అంశంతో నాకున్్న 

అనుబంధం మరిింత బలపడిింది. ఆహ్లాదకరం 

కాని భావాలు కలిగినప్పుడు, వాటిని 

సరిదిద్్దడానికి లేదా వాటి నుుండి 

తప్్పిించుకోవడానికి ప్రయత్్నిించకుుండా, 

వాటితో పాటే నిశ్్చలంగా ఉండటం 

నేర్చుకున్నాను. ఈ సాధన నాలో ఒక స్థిరత్వాన్ని 

నిర్్మిించిింది, అది ఇప్పుడు తల్లిగా నా బాధ్్యతలో 

కాలక్రమేణా, పిల్్లలు తమ తల్లిదండ్రులు ఎంత 

‘పరిపూర్్ణణంగా’ స్్పపందిించారు అనే దానికంటే, ఆ 

తర్వాత ఏం జరిగిింది అనే విషయం నుుండే 

ఎక్కువగా నేర్చుకుుంటారు. తల్లిదండ్రులు తమను 

తాము జాగ్రత్్తగా చూసుకుుంటూ, మళ్ళీ ప్రశాాంత 

స్థితికి చేరుకున్్నప్పుడు, భావోద్వేగ 

సాన్నిహిత్యాన్ని కాపాడుకోవడం 

సులభమవుతుుంది. కుటుుంబాలలో గొడవలు 

జరిగినప్పుడు వాటిని సరిదిద్దుకుుంటూ, మళ్ళీ 

అనుసంధానమయ్యే చిన్్న చిన్్న ప్రయత్నాల 

ద్వారానే నిజమైన శాాంతి నిర్్మిించబడుతుుంది.

మెగాన్ స్టీవర్ట్ గారి రచనల గురిించి మరిింత 

తెలుసుకోవడానికి, ఈ వెబ్‌సైట్‌ను 

సందర్్శిించండి: www.mindfulnessmeghan.

com.

మూల గ్రంథాలు:

హుక్స్, బి. (2015). రివల్యూషనరీ పేరెెంటిింగ్. ఇన్ 

ఫెమినిస్ట్ థియరీ: ఫ్రమ్ మార్జిన్ టు సెెంటర్ (3వ 

ఎడిషన్, పుటలు. 133–147). రౌట్‌లెడ్జ్. https://doi.

org/10.4324/9781315743172-10

మెనాకెమ్, ఆర్. (2017). మై గ్రరాండ్‌మదర్స్ హ్్యాాండ్స్: 

రేషియలైజ్డ్ ట్రామా అండ్ ద పాత్‌వే టు మెెండిింగ్ 

అవర్ హార్ట్స్ అండ్ బాడీస్. సెెంట్రల్ రికవరీ ప్రెస్.

సాాంట్రాక్, జె. డబ్ల్యు. (2020). చైల్డ్ డెవలప్‌మెెంట్ (2వ 

కెనడియన్ ఎడిషన్). మెక్‌గ్రా హిల్ ఎడ్యుకేషన్.

సీగల్, డి. జె., & బ్రైసన్, టి. పి. (2012). ద 

హోల్-బ్రెయిన్ చైల్డ్: 12 రివల్యూషనరీ స్ట్రాటజీస్ టు 

నర్్చర్ యువర్ చైల్డ్స్ డెవలపిింగ్ మైైండ్. బాాంటమ్ 

బుక్స్.

స్టీవర్ట్, ఎమ్. (తేదీ తెలియదు). విపాసన టేక్-అవేస్. 

మైైండ్‌ఫుల్‌నెస్ మెగాన్.

కరుణ మరియు సంరక్షణతో 

కూడిన అభ్యాసాలు 

తల్లిదండ్రులు తమ 

అసౌకర్యాన్ని తట్టుకుుంటూ, 

సరైన నిర్్ణయం తీసుకునే 

అవకాశం మళ్ళీ కలిగే వరకు 

ఓపికగా ఉండేేందుకు 

సహాయపడతాయి. 

తోడ్్పడుతోోంది. ఆ స్థిరత్్వవం వల్్ల, అవతలి వారి 

భావోద్వేగాలను విన్్నప్పుడు వాటిని వెెంటనే నా 

వ్్యక్తిగత విషయంగా మార్చుకోకుుండా 

ఉండగలుగుతున్నాను. ఇది ఆవేశంతో ప్రతిచర్్య 

కావిించే బదులు, విచక్షణతో స్్పపందిించడానికి 

మరియు సంబంధంలో చిన్్నపాటి చీలికలు 

ఏర్్పడినప్పుడు తిరిగి అనుసంధానం కావడానికి 

సులభతరమవుతోోంది.

ఒక సాధారణ జ్ఞాపిక నాకు నిరంతరం 

మార్్గనిర్దేశం చేస్తూనే ఉంటుుంది: “నేను దానిని 

నా వ్్యక్తిగత విషయంగా మార్చుకుుంటే తప్్ప, ఏదీ 

నా గురిించి కాదు.” ఈ దృక్్పథం పరిస్థితుల 

తీవ్రతను సరిగ్గా అర్్థథం చేసుకోవడానికి 

సహాయపడుతుుంది. పిల్్లల భావోద్వేగాలు అనేవి 

మన సామర్థ్యానికి లేదా విలువకు ఇచ్చే పరీక్షలు 

కావు. అవి వారి ఎదుగుదలని సూచిించే 

సంకేతాలు మరియు ఆ బంధంలో వారికి మనం 

మార్్గనిర్దేశం చేయాలని చేసే ఆహ్వానాలు 

మాత్రమే. బెల్ హుక్స్ మనకు గుర్తు చేసినట్లుగా 

- ప్రేమపూర్్వకమైన పెెంపకం అంటే ఆధిపత్యాన్ని 

నిరోధిస్తూనే, బాధ్్యతాయుతమైన సంరక్షణను 

అందిించడం. పెద్్దలు నియంత్రణ లేకుుండానే 

అధికారాన్ని నిలుపుకోగలిగినప్పుడు, 

కూలిపోకుుండా సాన్నిహిత్్యయంతో 

ఉండగలిగినప్పుడు, కుటుుంబాలు శ్రద్్ధ, 

సరిదిద్దుకోవడం మరియు భావోద్వేగ నిజాయితీ 

ద్వారా అహిింసను నిశ్్శబ్్దదంగా ఆచరిించే 

వేదికలుగా మారుతాయి.

ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



ప్రేమకు జోహారు
ఎలిజబెత్ డెన్లీ గారు మానవ మనుగడకు మూలాధారమైన ప్రేమను గురిించి, 

మరియు మన దైనందిన సంబంధాలలో ఆ ప్రేమ వ్్యక్్తమయ్యే విధానాలను 

గురిించి తన ఆలోచనలను పంచుకున్నారు.

52 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



ప్రేమ గురిించి ఆంగ్్ల భాషలో ఎన్నో 
లోకోక్తులు ఉన్నాయి: ‘ప్రేమ లోకాన్ని 
నడిపిస్్తుుంది’, ‘ప్రేమ అన్్నిింటినీ 

జయిస్్తుుంది’, ‘ప్రేమ ప్రేమని పెెంచుతుుంది’, 
‘ప్రేమకు హద్దులు లేవు’, ‘ప్రేమకు కళ్ళు లేవు’, 
మరియు ‘ప్రేమ అంటే ఓర్పు మరియు దయ’ 
ఇలా చెప్పుకుుంటూ పోతే ఎన్నో. ప్రేమను 
వర్గీకరిించడం ద్వారా అర్్థథం చేసుకోవడానికి 
చాలామంది ప్రయత్్నిించారు - సి.ఎస్. 
లూయీ వ్రాసిన ‘ది ఫోర్ లవ్స్ (నాలుగు 
ప్రేమలు)’, గ్యారీ చాప్‌మన్ ‘ది ఫైవ్ లవ్ 
లాాంగ్వేజెస్ (ప్రేమ యొక్్క ఐదు భాషలు)’, జాన్ 
గ్రే వ్రాసిన ‘మెన్ ఆర్ ఫ్రమ్ మార్స్, విమెన్ ఆర్ 
ఫ్రమ్ వీనస్ (పురుషులు అంగారక గ్రహ 
వాసులు, స్త్రీలు శుక్ర గ్రహ వాసులు)’, మరియు 
ఎలిఫ్ షఫాక్ వ్రాసిన ‘ది ఫోర్టీ రూల్స్ ఆఫ్ లవ్ 
(ప్రేమకు  నలభై నియమాలు)’ వంటివి 
ఇందుకు ఉదాహరణలు. అయితే, ఈ 
మేధోపరమైన విశ్లేషణలు కొన్ని 
అంతర్్దదృష్టులను అందిించినప్్పటికీ, ఆ విధానం 
నన్ను ఎప్పుడూ ఆకట్టుకోలేదు. అనుభవమే 
ఎప్పుడూ ప్రధానమైనది. లౌకిక జీవితంలో 
మనకు కలిగే సుఖదుుఃఖాల వెనుక ఎక్కువగా 
ఉండేది ప్రేమ మాత్రమే. ప్రేమ మనలో ఒక 
సామాజిక స్్పపృహను, ఐకమత్యాన్ని కలిగిస్్తుుంది. 
మనందరి జీవితాల్లో  ప్రేమకు ఎంతో 
ప్రాముఖ్్యత ఉందనేది సర్్వజనవిదితమైన 
సత్్యయం అయినప్్పటికీ, మనం దానిని 
అనుభవిించే విధానం మాత్రం ఒక్కొక్్కరికి 
ఒక్కోలా ఉంటుుంది. బహుశా, ఏ ఇద్్దరు 
వ్్యక్తులు కూడా ప్రేమను ఒకేలా అనుభూతి 
చెెందరు, మరియు మన జీవితంలోని వివిధ 
దశలలో కూడా మనకు ఒకే రకమైన 
ప్రేమానుభవం కలగదు.

నాకు పద్దెనిమిది-పంతొమ్మిదేళ్్ల వయసు 
వచ్చేసరికి, ప్రేమిించడమే మనం పుట్్టడానికి 
ప్రధాన కారణమని, దాని విభిన్్న రూపాలతో 
అనుభవపూర్్వకంగా మమేకమవ్్వడం ద్వారానే 

మనం పరిణతి చెెందుతామని నేను 
నమ్మేదానిని. హెన్రీ హాాండెల్ రిచర్్డ్్సన్ మాటల్లో 
చెప్పాలంటే, అదే “జ్ఞాన సముపార్్జన”. 
తరువాతి కాలంలో, లౌకిక ప్రేమ అనుభవాలకు 
అతీతంగా నన్ను తీసుకెళ్లిన ధ్యానానుభూతుల 
వలన, ఆ నమ్్మకం మరిింత విస్్తతృతమైైంది.

ఆ తర్వాత, ఒక రోజు బాబూజీ గారు వ్రాసిన 
ఒక విషయాన్ని నేను చదివాను, నా ఆలోచన 
దానితో ఎంతో అద్భుతంగా ఏకీభవిించిింది. 
ఆయన మాటల్లో చెప్పాలంటే, ప్రేమ అనేది 
కేవలం ఒక భావోద్వేగం లేదా ఒక అనుభూతి 
మాత్రమే కాదు; అది అస్తిత్వానికే మూలమైన 
మౌలిక శక్తి - గురుత్వాకర్్షణకన్నా కూడా 
అత్్యయంత కీలకమైనది:

“భగవంతుడు అసంఖ్యాకమైన ప్రపంచాలను 
సృష్్టిించాడు. పాశ్చాత్్య నాగరికతలో ప్రజలు 
గురుత్వాకర్్షణ అని పిలిచే శక్తి ద్వారా ఆయన 
వాటిని ఒకదానితో ఒకటి 
అనుసంధానిించాడు. అందరికీ సామాన్్యమైన 
ఆ అనుబంధం లేదా అనురాగం మరొక 
దానిపై ఆధారపడి ఉంటుుంది. అంటే, 
వాటన్నిటి పరస్్పర అనుబంధాలు ఆ 
బృహద్్వస్తువుతో ముడిపడి ఉన్నాయి. అదే 
వాటన్నిటికీ మూల కారణం మరియు తన 
భౌతిక కారణంతో పెనవేసుకుని ఉంటుుంది. 
ఇది ఈ మహా విశ్్వవం యొక్్క స్థితి; ఇందులో 
ప్రతిదీ తమ మూలంతో సంబంధాన్ని కలిగి 
ఉండి, ఒకదానిని ఒకటి స్థిరంగా ఉంచుతూనే  
వ్్యక్్తమవుతుుంటాయి.”

“సమస్్త వస్తువుల మూలం ఒక్్కటే, అలాగే 
మానవుని మూలం కూడా ఒక్్కటే. అయితే 
భగవంతుడు మనిషిని ఏ విధంగా 
సృష్్టిించాడంటే. సృష్టిలోని అన్ని రేణువులు 
అతనిలో ఇమిడి ఉండేలా ఒక అద్భుత 
మిశ్రమంగా రూపొొందిించాడు. అంటే, ఏ 
అంశాలతో అయితే ఈ లోకాలు 

నిర్్మిించబడ్డాయో, అవే అంశాలతో మనిషి 
కూడా నిర్్మిించబడ్డాడు. మరో మాటలో 
చెప్పాలంటే, ఈ శక్తులన్నీ అతనిలోనే 
ఉన్నాయి. అతనికి ఎంతటి శక్తి ఇవ్్వబడిింది 
అంటే, కేవలం తన చూపుతోనే ఏ 
ప్రపంచాన్్ననైనా ఛిన్నాభిన్్ననం చేయగలడు, 
అలాగే ప్రాణాహుతిని తాను కోరుకున్్న 
ఎవరికైనా ప్రసరిింపజేయగలడు. ఇది 
మానవునిలోని శక్తుల గురిించి.”

“ఇప్పుడు వినండి: మానవునిలోని ప్రతి 
అణువులోనూ ఒక ప్రపంచం దాగి ఉంది. అవి 
ప్రత్యేకంగా వాటికోసం ఉద్దేశిించబడిన 
మానవుని నిమ్్న చక్రాలతో అనుసంధానమై 
ఉంటాయి. ఆ అణువే వాటికి శక్తిని 
ప్రసాదిస్్తుుంది. ఎప్పుడైతే ఆ శక్తి నిల్్వ 
తెరుచుకుుంటుుందో, అదే ఈ ప్రపంచానికి 
శక్తిని ఇస్్తుుంది. అటువంటి మిశ్రమమే 
మానవునిలోనూ ఉనికిలో ఉంది.”

“ఈ చక్రాలకు అనేక చిన్్న ప్రపంచాలతో 
సంబంధం ఉంటుుంది, మరియు ఈ 
ప్రపంచాలే మన ఆధ్యాత్మిక పురోగమనానికి 
అడ్్డడంకులుగా మారుతాయి. ఒక మనిషి వీటికి 
అతీతమైన స్థితిని చేరుకోవడం 
ప్రారంభిించాడంటే, అతను ఆ ప్రదేశాలను 
దాటాడని అర్్థథం; అంటే రెెండు చక్రాల మధ్్య 
ఉండే ప్రపంచాలను అతను అధిగమిించాడని 
అర్్థథం. ఇప్పుడు ఒక ప్రశ్్న తలెత్తుతుుంది: ఒక 
మనిషి ఈ మధ్్యయంతర లోకాలను ఎప్పుడు 
దాటగలడు? ఆ ప్రదేశానికి సంబంధిించిన 
భోగాన్ని పూర్తి చేసినప్పుడు మాత్రమే ఇది 
సాధ్్యమవుతుుంది. అదే విధంగా, ఆ పైనున్్న 
ప్రదేశాలను కూడా అక్్కడి భోగం 
పూర్్తయినప్పుడే దాటడం జరుగుతుుంది. దీనికి 
యుగయుగాల కాలం పడుతుుంది.”

“మనిషికి ఒక విశేష శక్తి సహాయంగా 
నిలిచినప్పుడు, ఈ అడ్్డడంకులు బీటలు 

53ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



వారుతాయి. అప్పుడు గురుత్వాకర్్షణ శక్తి, 
(దేనితో అయితే సమస్్తతం ముడిపడి ఉందో 
మరియు దాని సారాాంశం మనిషిలో నిక్షిప్్తమై 
ఉన్్నదో ) అది మరొక దిశ వైపు మళ్ళుతుుంది. 
అత్యున్్నత స్థితికి చేరుకున్్న వ్్యక్తిలో మాత్రమే 
ఇటువంటి విశేష శక్తి ఉంటుుంది. ఈ 
అనుబంధ శక్తిలో (గురుత్వాకర్్షణలో) 
భౌతికత్్వవం ఉంటుుంది, కానీ ఈ బంధాలను 
ఛిన్నాభిన్్ననం చేసే అనుబంధ శక్తిలో మాత్రం 
భౌతికత్్వవం ఉండదు. భౌతికత్్వవం నుుండి 
విముక్తులవటమే, మనిషికి గొప్్ప విజయం.”

“ఇప్పుడు ప్రశ్్న ఏమిటంటే, భౌతికత్్వవం లేని ఆ 
శక్తి నుుండి సహాయం పొొందడం ఎలా? దానికి 
సమాధానం, అటువంటి శక్తిని కలిగి ఉన్్న 
వ్్యక్తితో సంబంధాన్ని 
పెెంపొొందిించుకోవడమే. ఆ సంబంధాన్ని 
కూడా ఒక రకమైన అనుబంధం అని 
పిలవవచ్చు. దీనికి ప్రేమ అనేది ఒక చక్్కని 
అనువాదం.”

బాబూజీ గారి మాటలు, ప్రేమ అనేది మన 
ఉనికి యొక్్క సారమని మరియు అది మన 
సహజ స్్వభావమని పునరుద్ఘాటిించాయి; అవి 
నాలో పాత జ్ఞాపకాలను మేల్కొల్పాయి. ఈ 
సృష్టిని ఏకం చేసే ఒక మహా శక్తిగా ఆయన 
ప్రేమను అభివర్్ణిించారు. విశ్్వవ్యాప్్తమైన 
ఆయన దృక్్పథం నేను ఎప్పుడూ అంతర్లీనంగా 
భావిించే ఒక సత్యాన్ని ధ్రువీకరిించిింది: 
మనమందరం ఈ లౌకిక ప్రపంచానికి 
అతీతమైన ప్రేమను ఎప్పుడో ఒకప్పుడు 
అనుభవిించే ఉంటాము, అది ఎల్్లప్పుడూ 
మనతోనే ఉంది. అయినప్్పటికీ, మన విస్్తతృతికి 
ఈ లౌకిక జీవితమే ఒక కార్్యక్షేత్రం; మానవ 
రూపంలో ఆత్్మ జన్్మిించడం అనేది ఆ ప్రేమను 
వ్్యక్్తపరిచే ఒక మార్్గగం.

ప్రేమ మన వికాసానికి ఇంధనం; ఆనందం 
మరియు బాధ - అస్తిత్్వ ద్్వవంద్వాలు, 
అన్్నిింటినీ తనలో ఇముడ్చుకుుంటుుంది. ప్రేమ 
అంటే అంతా అందంగానే ఏమీ ఉండదు; 
మనకు కలిగే అత్్యయంత లోతైన హృదయ 
వేదనలు, మనం వ్్యక్్తపరిచే అత్్యయంత గాఢమైన 
ప్రేమ నుుండే పుడతాయి. అయితే, ఆ వేదన 

54 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సంబంధాలు 



నుుండే క్రమంగా అంగీకారం అనేది 
ఉదయిస్్తుుంది. ఇదే ఒక కొత్్త దారి. మనలోని 
సున్నితత్్వవం లేదా భేద్్యతా గుణం అనేది, 
అంతా మంచికే జరుగుతోోంది అనడానికి ఒక 
సంకేతం. మన భావాలను అణచివేసుకోవడం 
లేదా బాధ తెలియకుుండా మనసును 
మొద్దుబార్చుకోవడం సరైన పరిష్కారం కాదు. 
దానికి బదులుగా, జీవితం మనకు ఏది 
అందిించినా - నిరాశతో కాకుుండా, అది ఎలా 
ఉందో అలా - ప్రేమతో స్వీకరిించడం ద్వారానే 
మనం ముుందుకు సాగగలం.

అంటే నాకు బాధ తెలియకుుండా 
ఉంచుకోవాలని నేను ఎప్పుడూ 
ప్రయత్్నిించలేదని కాదు - హృదయ వేదన 
నుుండి కోలుకోవడానికి, కాసేపు ఆగి కాలానికి 
అవకాశం ఇవ్వాల్సిన సందర్భాలు నాకూ 
ఎదురయ్యాయి. కానీ గడిచే ప్రతి ఏటా అది 
నాకు సులభతరంగా మారుతోోంది; ఇప్పుడు 
నా దృక్్పథంలో మునుపటి కంటే ఎక్కువ 
తేలికదనం మరియు నిశ్్చిింత చోటు 
చేసుకున్నాయి.

దాజీగారు ఒకానొక సందర్్భభంలో చెప్పిన 
మాటలు నా ఈ అంతర్్మథనాన్ని మరో మలుపు 
తిప్పాయి: “కరుణ అంటే సానుభూతి యొక్్క 
క్రియాశీల రూపం అని చెప్్పడం, ఉదారత 
మరియు అంగీకారం అనేవి ప్రేమ యొక్్క 
క్రియాశీల రూపాలు అని చెప్్పడం వంటిదే”. 
ప్రేమ అనేది కొన్నిసార్లు బాహ్్య ప్రపంచంలో 
చేసే పనుల ద్వారా వ్్యక్్తమవుతుుంది, 
మరికొన్నిసార్లు అది కేవలం 
ఆంతరంగికంగానే ఉంటుుంది - అది 
మనసులో కలిగే ఒక పారవశ్్యయం కావచ్చు, లేదా 
ఎటువంటి బాహ్్యమైన చర్్య అవసరం లేని ఒక 
అత్్యయంత సూక్ష్మమైన ఉనికి కావచ్చు. 

దీనికి సంబంధిించిన ఒక చిన్్న సంకేతం 
జర్్మనీకి చెెందిన నా ప్రియ మిత్రురాలి ద్వారా 
లభిించిింది. 1970వ దశకంలో ఆమె ఒకసారి 
బాబూజీకి ఉత్్తరం రాస్తూ, తను ఎవరినైనా 
బాధపెట్టినప్పుడు ఏమి చేయాలని అడిగారు. 
దానికి ఆయన సమాధానం: 

“నీ హృదయంలోకి వెళ్ళు.” అంటే అక్్కడ 
బాహ్్యరూపంలో ఎటువంటి చర్్య అవసరం 
లేదు, కేవలం అత్్యయంత సూక్ష్మమైన ఆంతరంగిక 
చర్్య మాత్రమే సరిపోతుుంది.

అంటే ఎవరైనా మనకు ఉపకారం చేసినప్పుడు 
కృతజ్్ఞతలు చెప్పాల్సిన అవసరం లేదని గానీ, 
లేదా మనం ప్రేమిస్తున్్న వ్్యక్తిని మనకు 
తెలియకుుండానే బాధపెట్టినప్పుడు క్షమాపణ 
అడగాల్సిన పని లేదని గానీ దీని అర్్థమా? నేను 
అలా అనుకోవడం లేదు. ఎందుకంటే ఇతరుల 
పట్్ల శ్రద్్ధ కలిగి ఉండటం మరియు మన 
తప్పులను ఒప్పుకోవడం అనేది సంబంధాలలో 
నమ్్మకాన్ని, ఆత్్మవిశ్వాసాన్ని 
పెెంపొొందిించడానికి సహాయపడుతుుంది. 
కానీ ఇక్్కడ అసలు ప్రశ్్న ఏమిటంటే: మనం 
చేసే ఆ పని హృదయపూర్్వకమైనదా మరియు 
యథార్్థమైనదా? లేక కేవలం మర్యాద 
కోసమో లేదా సామాజిక సంప్రదాయం 
కోసమో చేస్తున్నామా? అలాగే, ఆ భావాన్ని 
ఎప్పుడూ మాటల ద్వారానే వ్్యక్్తపరచాలా? ఏది 
ఏమైనా, ప్రేమలో ఉన్్నప్పుడు దేని అవసరం 

ఉందో హృదయానికి ఎప్పుడూ తెలుస్తూనే 
ఉంటుుంది.

మనం సంబంధాలలో ఇతరుల నుుండి 
మర్యాదను లేదా శ్రద్్ధను ఆశిస్తామా? ఇది 
కొొంతవరకు సాాంస్్కకృతికమైనదని నేను 
తెలుసుకున్నాను - కొన్ని సంస్్కకృతులలో 
భావాలను బయటకు వ్్యక్్తతం చేయడం 
ఎక్కువగా ఉంటుుంది. అయితే, భావాలను పైకి 
వ్్యక్్తతం చేసినంత మాత్రాన వారు ఇతరుల కంటే 
ఎక్కువ ప్రేమిస్తున్నారని అర్్థమా? ప్రేమ అనేది 
“అనేక అద్భుత కోణాలు” కలిగిన భాష.

బాబూజీ తన గ్రంథం, సత్యోదయంలో 
ఆలోచన నుుండి అనుభూతికి, ఆపై పరివర్్తన 
చెెందడం, ఉపస్థితి, మరియు ఆ ఉపస్థితికి 
అతీతమైన స్థితి వైపు సాగే ప్రయాణాన్ని 
వివరిించారు. ఈ క్రమాన్ని మనం ప్రేమకు 
అన్్వయిస్తే ఏమవుతుుందా అని నేను 
ఆలోచిించసాగాను: కొన్నిసార్లు మనం కేవలం 
ఆలోచనా స్థాయిలో ఉంటాము. ప్రేమను అర్్థథం 
చేసుకోవాలని కోరుకుుంటాము మరియు 

బాబూజీ గారి మాటలు, ప్రేమ అనేది మన ఉనికి యొక్్క సారమని 

మరియు అది మన సహజ స్్వభావమని పునరుద్ఘాటిించాయి; 

అవి నాలో పాత జ్ఞాపకాలను మేల్కొల్పాయి. ఈ సృష్టిని ఏకం 

చేసే ఒక మహా శక్తిగా ఆయన ప్రేమను అభివర్్ణిించారు. 

విశ్్వవ్యాప్్తమైన ఆయన దృక్్పథం నేను ఎప్పుడూ అంతర్లీనంగా 

భావిించే ఒక సత్యాన్ని ధ్రువీకరిించిింది: మనమందరం ఈ లౌకిక 

ప్రపంచానికి అతీతమైన ప్రేమను ఎప్పుడో ఒకప్పుడు అనుభవిించే 

ఉంటాము, అది ఎల్్లప్పుడూ మనతోనే ఉంది. అయినప్్పటికీ, మన 

విస్్తతృతికి ఈ లౌకిక జీవితమే ఒక కార్్యక్షేత్రం; మానవ రూపంలో 

ఆత్్మ జన్్మిించడం అనేది ఆ ప్రేమను వ్్యక్్తపరిచే ఒక మార్్గగం.

55ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



నా అనుభవం నుుండి నేను 

చెప్్పగలిగేది ఏమిటంటే, 

హృదయం నిర్్మలీకరణ 

మరియు దాని ఫలితంగా 

వ్యాకోచం చెెందిన 

చైతన్్యయం ద్వారానే 

అంగీకారం మరియు 

ఉదారత 

పెెంపొొందుతాయి. 

56 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సంబంధాలు 



ప్రేమిించడాన్ని అభ్యాసం చేస్తాము. మనం 
పుస్్తకాలు చదువుతాము, కవితలు పఠిస్తాము, 
సంగీతం విింటాము లేదా సినిమాలు 
చూస్తాము, వీటి ద్వారా మనలో ఏదో ఒక 
స్్పపందన మేల్్కొొంటుుంది. ఆధ్యాత్మిక కోణంలో 
చెప్పాలంటే, మనం సతత స్్మరణ, ‘జికర్’ లేదా 
‘మెట్టా’ వంటివి అభ్యాసం చేయవచ్చు. అంటే 
మనం ప్రేమ గురిించి నేర్చుకుుంటున్నాము. అది 
తొలిమెట్టు మాత్రమే. కానీ, అది 
సరిపోతుుందా?

నిజానికి, వీటన్్నిింటికంటే ముుందు, అంటే 
మనం గర్్భధారణమప్పుడు మరియు పుట్టిన 
మొదటి కొన్ని నెలల వరకు, బాబూజీ వర్్ణిించిన 
విధంగా - ప్రేమను దాని అసలైన, అంతిమ 
సారాాంశమైన ఉనికి రహిత స్థితిలో 
అనుభవిస్తామని నేను భావిస్తున్నాను. ఆ 
తర్వాత జీవితానుభవాలు మనల్ని ఈ లౌకిక 
ప్రపంచంలోకి, అంటే ఉనికి, పరివర్్తన, 
అనుభూతి మరియు చివరికి మానసిక 
అభ్యాసాల అవసరం ఉండే ఆలోచనా స్థాయిల 
సుడిగుుండంలోకి లాగుతాయి. పరిణామ 
క్రమం అనేది ఎప్పుడూ సరళ రేఖలా సాగదు. 
మనం సమయాన్ని బట్టి ఈ క్రమంలోని వేర్వేరు 
స్థాయిలలో ఉంటాాం. కొన్నిసార్లు తిరిగి 
అనుభూతి లేదా ఆలోచనా స్థాయికి 
చేరుకోవచ్చు, లేదా ప్రేమ విషయంలో 
ప్రతిస్్పపందిించే మరిింత దిగువ స్థాయికి కూడా 
వెళ్్ళవచ్చు.

బాల్్యయంలో ఏ దశలోనైతే మనం ప్రేమను 
జీవితంలోని గుణగణాలతో మరియు మానవ 
ప్రవర్్తనతో ముడిపెట్్టడం ప్రారంభిస్తామో, 
అక్్కడే మనం దానిని అర్్థథం చేసుకోవడంలో 
చాలా పొరపడుతున్్నట్లు అనిపిస్్తుుంది. 
నిజానికి ప్రేమకు లావాదేవీలతో, ఆపేక్షలతో, 
ఇష్టాయిష్టాలతో లేదా సుఖదుుఃఖాలతో 
ఎటువంటి సంబంధం లేదు. అది అన్ని 
షరతులకు అతీతమైనది మరియు 
స్్వభావరీత్యా అత్్యయంత ఆవశ్్యకమైనది. కానీ, 
ఇదే మన జీవన ప్రయాణం; దీనినే బాబూజీ 
“దైవలీల” అని ఒక సారి అన్నారు. మనం 
ఎక్్కడ మొదలయ్యామో తిరిగి అక్్కడికే 

చేరుకుుంటాాం, అంటే మన అసలైన మరియు 
స్్వచ్్ఛమైన ఉనికి వైపు మరోసారి ప్రయాణిస్్తాాం.

నా అనుభవం నుుండి నేను చెప్్పగలిగేది 
ఏమిటంటే, హృదయం నిర్్మలీకరణ మరియు 
దాని ఫలితంగా వ్యాపిించిన చైతన్్యయం ద్వారానే 
అంగీకారం మరియు ఉదారత 
పెెంపొొందుతాయి. దాజీగారికి అత్్యయంత 
ఇష్్టమైన వాక్యాలలో ఒకటైన
‘పరిశుద్్ధతే విధిని నిర్ణియిస్్తుుంది’ అనేది ఇక్్కడ 
ఎంతో చక్్కగా సరిపోతుుంది. పరిశుద్్ధత 
పెరిగేకొద్దీ, మన ఆలోచనలు, అనుభూతులు, 
పనులు, ఇతరులతో మన సంబంధాలు 
మరియు మన ఆంతరంగిక స్థితులలో ప్రేమ 
అనే పరిమళం గుబాళిస్్తుుంది. ఆ ప్రేమ మన 
ఉనికి మొత్తాన్ని ఎంతలా ఆవహిస్్తుుందంటే. 
చివరికి అది అంతటా నిిండిపోయి శూన్్యయంలో
కలిసిపోతుుంది. ఈ ప్రయాణంలోని ప్రతి 
దశలోనూ ప్రేమ పట్్ల మన అవగాహన 
మారుతూనే ఉంటుుంది. ఈ మానవ జన్్మ
ఎంతటి అందమైన వరం!

సూచనలు:

భోగం (Bhoga): సంస్కారాల ప్రభావాలను అనుభవం 
ద్వారా అనుభూతి చెెందే ప్రక్రియను సూచిస్్తుుంది.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ అభ్యాసంలో: రోజువారీ 
కార్్యకలాపాలన్్నిింటిలోనూ దైవ సాన్నిధ్్యయంపై నిరంతర 
అంతర్్గత అవగాహన.

జిక్ర్ (Zikr / Dhikr): దైవ నామాలు, వాక్యాలు లేదా 
ప్రార్్థనలను జపిించడం ద్వారా దేవుని స్్మరణలో ఉండే 
సూఫీ భక్తి సాధన.

మెట్టా (Metta): ప్రేమాభిమానము, కరుణాభావము 
లేదా మంగళకరమైన దయను సూచిించే పాలీ పదం.

పరిశుద్్ధత పెరిగేకొద్దీ, మన 

ఆలోచనలు, అనుభూతులు, 

పనులు, ఇతరులతో మన 

సంబంధాలు మరియు మన 

ఆంతరంగిక స్థితులలోకి 

ప్రేమ అనే పరిమళం 

గుబాళిస్్తుుంది. ఆ ప్రేమ మన 

ఉనికి మొత్తాన్ని ఎంతలా 

ఆవహిస్్తుుందంటే. చివరికి 

అది అంతటా నిిండిపోయి 

శూన్్యయంలో కలిసిపోతుుంది. 

ఈ ప్రయాణంలోని ప్రతి 

దశలోనూ ప్రేమ పట్్ల మన 

అవగాహన మారుతూనే 

ఉంటుుంది. ఈ మానవ జన్్మ 

ఎంతటి అందమైన వరం!

57ఫిబ్రవరి 2026

సంబంధాలు 



ప
ర్
యావ
రణ

ం

“ప్రకృతి గమనాన్ని అనుసరిించండి:  
ఆమె రహస్్యయం సహనమే.” 

రాల్ఫ్ వాల్డో ఎమర్్సన్





60 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



కన్నీరు ప్రార్్థనగా మారే వైనం
పర్యావరణవేత్్త బి. రతినసభాపతి, బాధ, జీవనోపాధి, సౌౌందర్్యయం, భక్తి వంటి అనేక అనుభూతుల కథలను 

సాధారణంగా కనిపిించే ఒక గడ్డిపరక ఎలా వ్్యక్్తపరుస్్తుుందో మనకు పరిచయం చేస్తున్నారు.

61

జ్ఞాపకాలను మోసే పూస

మన భూమిని పచ్్చని తివాచీలా కప్పివేసే 
అనేక గడ్డి జాతులలో, జోబ్ కన్నీళ్లు (జోబ్స్  
టియర్స్) ప్రత్యేకంగా నిలుస్్తుుంది. ఇది కన్నీటి 
బిిందువులను పోలిన ముత్యాల్్లాాంటి 
పూసలను ఉత్్పత్తి చేస్్తుుంది. తీవ్రమైన 
బాధలను అనుభవిించినప్్పటికీ 
అచంచలమైన విశ్వాసానికి ప్రతీకగా నిలిచిన 
బైబిల్ పాత్ర జోబ్ పేరు మీద ఈ మొక్్కకు 
ఈ నామం వచ్్చిింది. దీని శాస్త్రీయ నామం 
మన కంటిలోఉన్్న కన్నీటిని ఉత్్పత్తి చేసే 
అశ్రు గ్రంథులను సూచిస్్తుుంది.

సంస్్కకృతులు, భూఖండాలు దాటి, ఈ కన్నీటి 
బిిందువులను పోలిన పూసలు - డేవిడ్ 
కన్నీళ్లు, మేరీ కన్నీళ్లు, క్రీస్తు కన్నీళ్లు, లేదా 
సాధారణంగా ‘టియర్ డ్రాప్స్‌’గా 
పిలువబడేవి - ఒకే సార్్వత్రిక సత్యాన్ని 
ప్రతిబిింబిస్తాయి: వేదన దృఢంగా, 
సౌౌందర్్యయంగా, భక్తిగా రూపాాంతరం 
చెెందగలదు.

శరీరాన్ని పోషిించే ధాన్్యయం

ఉష్్ణమండల ఆసియాకు చెెందిన ఈ అడివి 
గురిగిింజ లేదా వైజయంతి పూస 
శతాబ్దాలుగా సంప్రదాయ ఆహారంలో 
భాగంగా ఉన్నాయి. అడ్లే లేదా అడ్లాయ్ అని 
కూడా పిలువబడే ఈ ధాన్్యయం, తృణధాన్యాలు 
ప్రాచుర్్యయంలోకి రావడానికి  చాలా మునుపే 
అనేక ప్రజా సమూహాల జీవనాన్ని 
నిలబెట్టాయి.

సరళతలో వేళ్ళూరిన చరిత్ర

ఆగ్నెస్ అర్్బర్ 'ది గ్రామినీ' అనే  తన 
ప్రామాణిక రచనలో, క్రీస్తు శకం మొదటి 
శతాబ్్దదంలో ఒక చైనా సేనాని ఈ ధాన్యాన్ని 
చైనాకు తీసుకువచ్చినట్లు పేర్కొన్నారు. 
టోోంకిింగ్‌లో దీని ప్రజాదరణను చూసి, 
ఆయన బండ్్ల కొద్దీ దీన్ని తీసుకువచ్చాడు. 
జావా, సెలెబ్స్ మరియు దూర ప్రాచ్్య 
ప్రరాంతాల రైతులు దీన్ని వరి పొలాల గట్్ల 
వెెంబడి సాగు చేసేవారు.

బహుముఖ వినియోగం గల పోషకాహారం 

వీటిలో మెత్్తని పొట్టు ఉండే జాతులు కూడా 
ఉన్నాయి. వీటి గుజ్జు తియ్్యగా, ప్రోటీన్్లతో 
నిిండి ఉండడం వల్్ల, ఇవి ఎంతో 
విలువైనవిగా పరిగణిించబడుతున్నాయి. 
ఆసియా అంతటా దీన్ని ఇలా 
వినియోగిస్తారు:

•	 అన్్ననంలా ఉడికిించి తిింటారు
•	 వేయిించి లేదా కాల్చి తిింటారు
•	 పిిండిగా పట్్టిించి రొట్టెలు చేస్తారు
•	 అంబలి లేదా జావలా వండుతారు
•	 సంప్రదాయ పానీయాలుగా - 

భారతదేశంలో ఝూ, జపాన్‌లో 
మా-యుయెన్ పానీయాలు 
తయారు చేస్తారు.

ఈ సాదాసీదా గడ్డి, పేదలకు ఆహారం 
అందిస్తూ, సంస్్కకృతిని కాపాడుతూ, ప్రకృతి 
తన అపారతను చాలా సరళమైన 
రూపాల్లోనే దాచి ఉంచుతుుందని 
నిరూపిస్్తోోంది.

ఫిబ్రవరి 2026

పర్యావరణం



62

ప్రకృతి లోని ఒక పరిపూర్్ణమైన పూస

అడివి గురిగిింజ లేదా వైజయంతి పూస 
శరీరానికి పోషణనివ్్వడమే కాకుుండా, 
కళలకు కూడా జీవం పోస్్తుుంది. మధ్్య 
అమెరికా, ఆఫ్రికా మరియు 
ఆగ్నేయాసియాలోని ప్రజలు ఈ ఎండిన 
పూసలను హారాలు, జపమాలలు, గాజులు 
మరియు ఇతర అలంకార వస్తువుల 
తయారీకి ఉపయోగిస్తారు.

వైజయంతి పూస యొక్్క అసలైన అందం 
దాని సహజ రూపకల్్పనలోనే ఉంది. ఇతర 
విత్్తనాలలా కాకుుండా, వీటి మధ్్యలో 
సహజంగానే ఒక రంధ్రం ఉంటుుంది. ఈ 
జీవసంబంధమైన ఖాళీ వల్్ల, రంధ్రం 
చేయవలసిన అవసరం లేకుుండా వీటిని 
సులభంగా దారంతో గ్రుచ్్చవచ్చు.

అవి సహజంగానే మెరిసేలా ఉండి, సరిగ్గా 
మధ్్యలో రంధ్రం కలిగి ఉంటాయి. వాటి 
నునుపు మరియు మెరుపు "సౌౌందర్్యయం 
అనేది కృత్రిమంగా తయారు చేయాల్సిన 
అవసరం లేదు" అని చెబుతున్్నట్లుగా 
ఉంటుుంది. సహజమైన తెల్్లని పూసలకు 
ప్రకాశవంతమైన రంగులు అద్్దవచ్చుగానీ, 
అసలైన ముత్్యపు-బూడిద రంగుపూసలే 
అందరికి అత్్యయంత ప్రీతికరం. చాలాసార్లు, 
అత్యుత్్తమ కళ దారి పక్్కన పుట్టుకొస్్తుుంది 
- కళాకారుడి చేతికి ప్రకృతి ముుందే సిద్్ధధం 
చేసి ఉంచినట్టుగా.

సంగీతంలో వైజయంతీ: భూమి యొక్్క 
లయ 

పూసల వినియోగంలో అత్్యయంత 
ఆకర్్షణీయమైన రూపం ఆఫ్రికాలో 
ఉపయోగిించే షేకర్ వాయిద్్య పరికరాలలో 
కనిపిస్్తుుంది. 

వందలాది పూసలను ఒక ఖాళీ సొరకాయ 
బుర్రపై వలలా అల్లుతారు. వాటిని 
వాయిించినప్పుడు, ఆ పూసలు 

సొరకాయను తాకి, సహజమైన, ప్రాచీనమైన 
మరియు సజీవమైన శబ్దాల ప్రవాహాన్ని 
సృష్టిస్తాయి. ఇది విత్్తనాల నుుండి పుట్టిన 
సంగీతం, ప్రపంచపు సహజ హృదయ 
స్్పపందన యొక్్క వ్్యక్తీకరణ.

భక్తికి ప్రతీకగా కన్నీళ్లు

ఈ కన్నీటి బొట్టు ఆకారపు పూస 
సహజంగానే ఆధ్యాత్మిక అనుబంధాలను 
కలిగి ఉన్్నది. అనేక సంస్్కకృతులలో, 
వైజయంతీ పూసల జపమాలలు ప్రార్్థనకు, 
చిింతనకు మరియు ధ్యానానికి ఒక 
సాధనంగా మారాయి.

ఈ కన్నీటి బొట్టు ఆకారపు 

పూస సహజంగానే ఆధ్యాత్మిక 

అనుబంధాలను కలిగి ఉన్్నది. 

అనేక సంస్్కకృతులలో, 

వైజయంతీ పూసల 

జపమాలలు ప్రార్్థనకు, 

చిింతనకు మరియు 

ధ్యానానికి ఒక సాధనంగా 

మారాయి.

సహజ కాాండ 
అనుసంధానం

వైజయంతి పూస పార్్శ్్వ దృశ్్యయం & తిర్్యక్ఛేదం

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

పర్యావరణం



63

ఆత్్మపరిశీలనకు ఒక వంతెన.

అశ్రు బిిందువు రూపం ఆత్్మపరిశీలనకు 
ఆహ్వానం పలుకుతుుంది. అందులో 
ప్రతిఫలిించేది:

•	 మనం ఎదుర్కొనే బాధలు
•	 మనం పెెంపొొందిించుకునే కరుణ
•	 దుుఃఖం నుుండి మనల్ని నడిపిించే 

దైవ కృప

జపమాలలోని ప్రతి పూస ఒక పవిత్రమైన 
స్్మరణ క్షణాన్ని సూచిస్్తుుంది. వైజయంతీ 
పూసలు మానవ జీవన లయను 
వ్్యక్్తపరుస్తాయి - సుఖం, దుుఃఖం, సమర్్పణ, 
అతీత స్థితి.

ఫిబ్రవరి 2026

పర్యావరణం



64

మదర్ థెరిసా: ఒక సజీవ జపమాల

జపమాల యొక్్క ధ్యానపూర్్వక శైలికి మదర్ 
థెరిసా జీవితం ఆధ్యాత్మిక ప్రతిరూపంగా 
కనిపిస్్తుుంది.

రోమన్ కాథలిక్ సంప్రదాయంలో, మూడు 
దైవిక రహస్యాలను ధ్యానిించడానికి 
ప్రార్్థనలో ఈ జపమాలను వాడుతారు : 
ఆనందకరమైనవి, దుుఃఖకరమైనవి మరియు 
మహిమాన్వితమైనవి. మదర్ థెరిసా జీవితం 
ఈ మూడిింటినీ అందంగా 
ప్రతిబిింబిించిింది. ఆమె ప్రశాాంతమైన 
చిరునవ్వులో సేవ నుుండి లభిించే ఆనందం 
వ్్యక్్తమయ్యేది.

లోతైన ముడతలతో నిిండిన ఆమె ముఖం, 
ధ్యానపూర్్వకమైన ఆమె కళ్ళు, అపారమైన 
మానవ వేదనకు దుుఃఖపూరిత సాక్షిగా 
నిలిచాయి . మడిచిన ఆమె చేతులు, 
జపమాలతో ముడిపడి, మహిమాన్వితమైన 
అంశాలను మానవుల గ్రహణశక్తికి 
అతీతమైన దైవానికి సమర్్పిించాయి. 

తాను పట్టుకున్్న పూసల వలె, మదర్ థెరిసా 
ప్రతి కన్నీటి బొట్టుని కరుణగా మరియు ప్రతి 
వేదనను వెలుగుగా మార్చారు.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ పద్్ధతికి ఒక ఆధ్యాత్మిక 
చిింతన 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్‌లో మనం తరచుగా పవిత్రత, 
సరళత మరియు అంతర్్గత శరణాగతి 
గురిించి మాట్లాడుకుుంటాాం. వైజయంతీ 
పూసలు సరిగ్గా దాన్నే సూచిస్తాయి.

•	 పవిత్రత: సహజంగా మెరుస్తూ, 
మార్పు చెెందని దాని పూసలో.

•	 సరళత: శరీరానికే కాక, ఆత్్మకూ 
పోషణనిచ్చే వినమ్రమైన గడ్డి 
రూపంలో.

•	 శరణాగతి: బాధను ప్రార్్థనగా మార్చే 
అశ్రు బిిందు ఆకారంలో.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

పర్యావరణం



65

మదర్ థెరిసా తన హృదయాన్ని దైవంతో 
అనుసంధానిించడానికి జపమాలను ఎలా 
ఉపయోగిించారో, వైజయంతీ పూసలు 
ప్రకృతి మనకు ధ్యానానికి ప్రత్్యక్షమైన 
సాధనాలను అందిించిిందని గుర్తుచేస్తాయి.  
ప్రతి పూస - అది హారంగా ఉన్నా, 
జపమాలగా ఉన్నా - కృతజ్్ఞత మరియు దైవ 
కృపకు ఒక చిన్ని విశ్్వవంలా ఉన్్నది.

వెలుగుగా మారే కన్నీళ్లు

వైజయంతీ పూస ఒక నిగూఢమైన జ్ఞానాన్ని 
భోదిస్్తుుంది. 

కన్నీటి బిిందువుగా మొదలైనది, పోషణ, 
సౌౌందర్్యయం, లయ, మరియు ప్రార్్థనగా 
మారగలదు.

ఆసియా వరి పొలాల నుుండి ప్రార్్థిించే 
చేతుల్లోని జపమాలల వరకు, ఆఫ్రికా 
సొరకాయబుర్రలపై సంగీతం నుుండి మదర్ 
థెరిసా ప్రతిబిింబిించే నిశ్్శబ్్దమైన శక్తివరకూ, 
ఈ సాదాసీదా పూసలు ప్రకృతి మరియు 
ఆధ్యాత్మిక జీవితంలో మార్పు కీలకం అని 
బోధిస్తున్నాయి.

కన్నీరు అనేది ముగిింపు కాదు. అది ఒక 
ఆరంభం - ఆశకు, పరివర్్తనకు, మానవ 
హృదయం యొక్్క నూతనత్వానికి మరియు 
భక్తికి ప్రతీక.

ప్రతి పూస - అది హారంగా ఉన్నా, జపమాలగా 

ఉన్నా - కృతజ్్ఞత మరియు దైవ కృపకు ఒక చిన్ని 

విశ్్వవంలా ఉన్్నది.

ఫిబ్రవరి 2026

పర్యావరణం





“సృజనాత్్మక శక్తి ఒక్్కసారిగా మొత్్తతం విశ్వాన్ని 
క్రమబద్ధీకరిించడం ఎంత విచిత్రం!” 

వర్జీనియా వూల్ఫ్

స
ృజ
నా
త్్మ
క
త



కళా వ్యాసం 

68 హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



ఆధునిక కాలంలో పరివర్్తనకు 
మార్్గదర్్శకాలుగా ప్రాచీన కథనాలు

అనుజా చంద్ర‌మౌళి మరియు పౌరాణిక కథల ద్వారా పరివర్్తనా యాత్ర - పూర్ణిమా రామకృష్్ణన్  

పంచుకున్్న ఒక అభివర్్ణన.

69

సవాలుతో కూడుకున్్నది. ఎందుకంటే దీనికి 

మానసిక క్రమశిక్షణ అవసరం; మీలో 

నిరంతరం అల్్లకల్లోలంగా ఉండే ఆ వేదనను 

ప్రశాాంతపరచి, ఆ నిశ్్చలత్వాన్ని 

కనుగొనవలసి ఉంటుుంది. అలాగే, ఆ నిశ్్శబ్్ద 

ఆత్్మ విశ్లేషణా ఏకాాంత సమయాలను 

ఆస్వాదిించగలగాలి.”

మానసిక క్రమశిక్షణ, అంతరాత్్మలో నిశ్్చలత్్వవం, 

మరియు ప్రశాాంతమైన చిింతన, ఇవన్నీ మనం 

ధ్యాన సాధనలో పెెంపొొందిించుకునే అంశాలే. 

మనం ధ్యానానికి కూర్చున్్నప్పుడు, బాహ్్య 

ప్రపంచం నుుండి దృష్టిని మళ్్ళిించి 

అంతర్ముఖులవుతాము. అనుజా గారు వివరిస్తున్్న 

క్రమశిక్షణ కూడా దాదాపు అదే పనిని మరొక 

రూపంలో చేయడమే.

అనుజా ఈ కథలను విశ్లేషిస్తున్్నప్పుడు, ఆమె 

"విశ్్వ చైతన్్యయం" అనే పదాన్ని ప్రస్తావిించారు. ఆ 

పదం వినగానే నేను ఒక్్క క్షణం ఉలిక్కిపడ్డాను! 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ మార్్గగంలో కూడా, మనకంటే 

బృహత్్తరమైన అపారమైన శక్తితో అనుసంధానం 

కావడానికి చైతన్్య వ్యాకోచం మరియు ధ్యానం 

మార్గాలని మనం చెప్పుకుుంటాాం. ఇక్్కడ ఒక 

రచయిత్రి పురాణాల ద్వారా అచ్్చచం అటువంటి 

అనుభవాన్నే వివరిస్తున్నారు!

“జీవితం కారు నడపడం వంటిది. మనం 

అప్పుడప్పుడు వెనుకటి  అద్దాన్ని 

చూసుకుుంటూ ఉండాలి - అంటే మన 

పూర్్వపు కాలాన్ని గుర్తు చేసుకుుంటూ 

ఉండాలి. ఇది మన మూలాలతో మనల్ని 

అనుసంధానిస్్తుుంది. మనం ఎక్్కడి నుుండి 

వచ్చామో తెలుసుకోవడం వల్్ల మన 

గుర్్తిింపులో కీలకమైన సాాంస్్కకృతిక 

వారసత్్వవం పట్్ల అవగాహన పెరుగుతుుంది. 

ప్రాచీన ప్రపంచాన్ని మరోసారి దర్్శిించడం 

వల్్ల వర్్తమానంపై ఒక ప్రత్యేకమైన 

అవగాహన కలుగుతుుంది. భవిష్్యత్తుపై 

కన్నేసి ఉంచుతూ, వర్్తమానంలో 

ప్రయాణిించేటప్పుడు వెనుకటి అద్్దదంలో మన 

భూతకాలాన్ని చూడకపోతే ఆ అవగాహన 

మనకు లభిించదు.”

అనుజా పురాణాలను గురిించి మాట్లాడుతారు. 

మహాభారతం, రామాయణం మరియు పురాణాల 

వంటి పౌరాణిక గాథలు నా బాల్యాన్ని తీర్చిదిద్దాయి 

- అవి ప్రతి క్షణం నా వెెంట ఉండే నేస్తాల వంటివి. 

శ్రీకృష్ణుడు ఎప్పుడూ నాకెెంతో ఇష్్టమైన పాత్ర, 

ఆయన అవతార సమాప్తి గురిించి చదవడం నన్ను 

తీవ్రమైన బాధకు గురి చేసిింది.

అర్జునుడు, మోహిని, శక్తి మరియు గంగ వంటి 

పాత్రలను పునరావిష్్కరిించిన పధ్నాలుగు 

పుస్్తకాల రచయిత్రి. అనుజాతో 

మాట్లాడుతున్్నప్పుడు, నాలాాంటి ఆధ్యాత్మిక 

అన్వేషకులకు ఈ ప్రాచీన కథనాలు ఏ విధంగా 

తోడ్్పడతాయో తెలుసుకోవాలనే కుతూహలం 

కలిగిింది. హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్ ధ్యానం చేసే ఒక 

అభ్యాసిగా, అంతర్ముఖంగా ప్రయాణిించడానికి 

ధైర్్యయం మరియు సరైన మార్్గదర్్శకత్్వవం 

అవసరమన్్న విషయం నాకు పూర్వావగతమైనది.

నా మదిలో మెదిలిన ప్రశ్్న, ఈ ప్రాచీన కథలు 

మరొక రూపంలో మార్్గదర్్శకత్వాన్ని 

అందిించగలవా? 

అంతర్ముఖ దృష్టి: నిజ ప్రయాణం

అనుజా తెలిపిన ప్రకారం, చాలా మంది యాత్ర 

అంటే బాహ్్య ప్రపంచంలో జరిగే ప్రయాణం అని 

ఊహిస్తారు: విమాన ప్రయాణాలు, చారిత్రిక 

స్మారకాలను సందర్్శిించడం, అనేక అనుభవాలను 

సేకరిించడం వంటివి. కానీ, ఆమె వివరిస్తున్్న 

యాత్ర వీటన్నిటికీ పూర్తిగా భిన్్నమైనది.

“రచనల ద్వారా, మన ప్రాచీన పురాణ 

గాథలతో మమేకం అవ్్వడం ద్వారా, 

మిమ్్మల్ని మీరు అంతర్ముఖంగా 

చూసుకోవడానికి ప్రోత్్సహిించుకుుంటారు. 

ఇది బయటి ప్రయాణాల కంటే పెద్్ద 

ఫిబ్రవరి 2026

సృజనాత్్మకత



70

స్వీకరిించడం కోసం శూన్్యమవ్్వడం

అనుజా తన పరిశోధనా ప్రక్రియను దాదాపు ఒక 

తపస్సులా అభివర్ణిస్తారు. ఆమె ఒక పుస్్తకంపై పని 

ప్రారంభిించినప్పుడు, పురాణ సాహిత్్యయం అనే 

అపారమైన మహాసముద్రపు లోతుల్లోకి 

మునిగిపోతారు. ఆ సమయంలో ఆమెకు 

ఎదురయ్యే మొదటి విషయం - తన అజ్ఞానమే. 

తరతరాలుగా పోగుచేయబడిన ఆ విషయాలు 

ఎంతో విస్్తతృతమైనవి, అనంతమైనవి. ఇది తనలో 

అణకువను పెెంచుతుుందని, ఒక్కోసారి తనను 

ఉక్కిరిబిక్కిరి చేస్్తుుందని ఆమె అంటారు.

“ఇది మీ అంతరంగాన్ని పూర్తిగా తొలిచి 

వేయడం వంటిది. మీలోని పాత 

అనుభవాలన్నిటిని శూన్్యయం చేయడం 

ద్వారానే, ప్రాచీన జ్ఞాన భాాండాగారంలోని ఆ 

అద్భుతమైన విషయాలతో 

నిింపుకోగలుగుతారు. ఆ జ్ఞానమే మీ 

వ్్యక్తిత్వాన్ని ఒక కొత్్త రూపంలోకి 

తీర్చిదిద్దుతుుంది. మిమ్్మల్ని మీరు ఒక 

అర్హులైన పాత్రగా మార్చుకోవడానికి, లోపల 

ఉన్్నదంతా రిక్్తతం చేసుకుుంటున్నారు.”

దీనిలోని అసలు రహస్్యయం ఏమిటంటే, ప్రక్రియను 

నమ్్మడం మరియు పూర్తి వినమ్రతతో పునః పునః 

పరిశోధనలోకి, రచనలోకి వెళ్్లడం అని ఆమె 

అంటారు. క్రమేపీ, మీకు లోతైన అభిజ్ఞానం 

కలుగుతుుంది; మీరు స్వీకరిస్తున్్న ఆ జ్ఞానాన్ని 

క్రమబద్ధీకరిించడం ప్రారంభిించి, దానిని 

కాగితంపై లిఖితరూపంలో వ్్యక్్త పరుస్తారు.

“ఆ స్థితి సంభవిించినప్పుడు, ఒక విధమైన 

ఉపశమనం కలుగుతుుంది. ఎందుకంటే 

నేను ముుందే చెప్పినట్లుగా, మీరు లోపల 

అంతా ఖాళీ చేయబడ్డారు; ఇప్పుడు మళ్ళీ 

మిమ్్మల్ని మీరు ఒక ప్రతిబిింబాత్్మకంగా 

తీర్చిదిద్దుకుుంటున్నారు. శాశ్్వతమైన సత్్య 

ప్రవాహంలో మిమ్్మల్ని మీరు లీనం 

చేసుకుుంటున్నారు; మీకంటే మహత్్తరమైన 

ఒక ప్రక్రియకు మిమ్్మల్ని మీరు 

సమర్్పిించుకుుంటున్నారు, ఆ స్థితి నుుండి 

మీరు మరిింత బలోపేతులై బయటకు 

వస్తారు.”

గురువులుగా పౌరాణిక పాత్రలు

అనుజా ఇప్్పటివరకు పధ్నాలుగు పుస్్తకాలు 

వ్రాశారు. ఆమె వాటిని తన బిడ్్డలుగా 

పిలుచుకుుంటారు; ఎంతో జాగ్రత్్తగా గర్్భభం 

ధరిించి, ప్రసవిించిన బిడ్్డలుగా వాటిని భావిస్తారు. 

కానీ అదే సమయంలో, ఆమె ఆ పుస్్తకాలను తన 

తల్లిదండ్రులుగా కూడా పిలుచుకుుంటారు, ఆమె 

ఎదుగుదలకు తోడ్్పడి, నడిపిించిన 

మార్్గదర్్శకులుగా వాటిని ఎంచుకుుంటారు.

ప్రతి పాత్ర ఆమె నుుండి ఒక ప్రత్యేకమైన 

పరిజ్ఞానమును ఆశిించిింది. ఆయా పాత్రలకు 

పూర్తి న్యాయం చేయగలగడానికి, ఆమె ఒక నిర్ణీత 

స్థాయి పరిణతిని సాధిించవలసి వచ్్చిింది; అలా 

ఎదిగిన తర్వాతే ఆ పుస్్తకాలను ఆమె పూర్తి 

చేయగలిగారు.

ఆమె మొదటి పుస్్తకం 'అర్జున: సాగా ఆఫ్ ఏ 

పాాండవ వారియర్-ప్రిన్స్' (అర్జునుడు: పాాండవ 

రాకుమారుని వీరగాథ) ద్వారా, బలం అని 

పొరపాటుగా మనం భావిించే ఆత్్మరక్షణా 

కవచమైన కోపానికి ఆమె ఎదురుపడాల్సి 

వచ్్చిింది. చిన్్నప్్పటి నుుండి అర్జునుడిపై తాను 

ముుందే ఏర్్పరచుకున్్న పాత అభిప్రాయాలను 

ఆమె విడనాల్సివచ్్చిింది. ఈ ప్రక్రియకు తనను 

తాను పూర్తిగా సమర్్పిించుకోవాలంటే, ఆమె 

ముుందుగా తనలోని కోపాన్ని విడిచిపెట్టాలని 

అర్్థథం చేసుకున్నారు.

ధ్యానం చేసే వారు ఎవరికైనా, ధ్యాన స్థితిలో 

కోపాన్ని ముఖాముఖీగా ఎదుర్కోవడమనేది 

తెలిసిన విషయమే. అప్పుడూ, ఎప్పుడూ ఒకే ప్రశ్్న 

ఎదురవుతుుంది: "మనం ఆ కోపాన్ని 

సమర్్థిించుకుుంటామా, లేక దాన్ని త్్యజిస్తామా?"

మోహిని: అసౌకర్యాన్ని ఎదుర్కోవడం

దీని తర్వాత 'మోహిని: ది ఎన్‌చాాంట్రెస్' (మోహిని: 

జగన్మోహిని) పుస్్తకం వచ్్చిింది. ఈ పాత్ర మనలో 

సహజంగానే నాటుకుపోయిన లైైంగికత మరియు 

ఇంద్రియ సుఖాల పట్్ల ఉన్్న అసౌకర్యాన్ని నేరుగా 

ఎదుర్కొనేలా అనుజాను ప్రేరేపిించిింది.

“స్త్రీలుగా, లైైంగికత పట్్ల మనకు ఎన్నో 

ఆంక్షలు, సంకోచాలు ఉంటాయి. 

ఎందుకంటే సమాజం మనల్ని ఒక కామ 

వాాంఛా వస్తువులా చూడమని 

ప్రోత్్సహిస్్తుుంది, లేదా నిగ్రహంతో 

పాతివ్రత్యానికి నిలువుటద్్దదంలా 

ఉండమంటుుంది. ‘మోహిని’ వ్రాస్తున్్నప్పుడు, 

ఈ పాత్రకు న్యాయం చేయడానికి నేను 

ఎంతో సిగ్గుపడుతున్నాని, 

వెనుకాడుతున్నాని గ్రహిించాను. 

రచయిత్రిగా నేను ‘ఉత్్తమ పురుష’ (నేను) 

ధోరణిలో రాసిన మొదటి పుస్్తకం అదే. 

ఎందుకంటే, ఆ పాత్రకు మరిింత 

దగ్్గరవ్వాలని, తన దేహాన్ని మరియు 

లైైంగికతను అంత ఆత్్మవిశ్వాసంతో 

స్వీకరిించే వ్్యక్తితో మమేకం అవ్్వడానికి 

నాకున్్న సంకోచాలను వదిలేయాలని నేను 

అనుకున్నాను.”

ద్్వవంద్వాతీతంగా

అనుజా గారి తాజా పుస్్తకం, 'ది వైఫ్ అండ్ ది 

డాన్్సిింగ్ గర్ల్' (ఒక భార్్య మరియు ఒక 

నాట్్యగత్తె-తమిళ కావ్్యయం, ‘శిలప్్పదిగారం’ పై 

సరికొత్్త విశ్లేషణాత్్మక కథనం), మన 

సమాజంలోని మరో తప్పుడు వర్గీకరణను లేదా 

'ద్్వవంద్్వత్వాన్ని' ఎండగడుతుుంది. అదే 'మడోన్నా-

వేశ్్య' సంశ్లిష్్ట భావం: అంటే స్త్రీని కేవలం ఉత్్తమ 

గృహిణిగానో లేదా నాట్్యగత్తెగానో చూసే 

సంకుచిత దృక్్పథం.

“ఈ పుస్్తకం వ్రాయడానికి నేను చాలా కష్్టపడ్డాను, 

ఎందుకంటే నేను మానసికంగా ఇంకా ఎదగవలసి 

ఉందని గ్రహిించాను. మనం స్త్రీలను ఎల్్లప్పుడూ 

ఒక విధంగానో లేక మరొక విధంగానో 

చూడటానికి అలవాటు పడ్డాము. కానీ ఒక స్త్రీకి 

వేలకొద్దీ పార్శ్వాలు  ఉంటాయి, ఆ పార్శ్వాలన్నీ 

కూడా సరైనవే, ఆమోదయోగ్్యమైనవే.”

స్్వధర్్మమం అంటే ఇదే నీ స్్వవంత ధర్మాన్ని 

అనుసరిించడం, అంటే నీ అంతర్్గత సత్యాన్ని 

పాటిస్తూ జీవిించడం.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సృజనాత్్మకత



71

శక్తి: అంతర్్గత బలాన్ని అందుకోవడం

అనుజా గారు వివరిించిన ఆ పరివర్్తనా శక్తిని 

ఏదైనా ఒక పుస్్తకం సంపూర్్ణణంగా ఆవిష్్కరిించిింది 

అంటే, అది ఖచ్చితంగా శక్తి: ద డివైన్ ఫెమినైన్ 

(శక్తి: దివ్్య నారీ తత్్త్వవం) మాత్రమే.

“జగన్మాత యొక్్క ఆ అతీీంద్రియ తత్వాన్ని 

పరిశోధిస్తున్్నప్పుడు, మీరు వెలుపల 

వెతుకుతున్్న సమాధానాలన్నీ మీలోనే 

ఉన్నాయని గ్రహిస్తారు. ఆ దేవి మీకు నేర్పే 

అత్్యయంత గొప్్ప పాఠం, అలాగే అత్్యయంత 

సరళమైన పాఠం ఏమిటంటే: నీవు 

పరిపూర్ణురాలివి.”

అనుజాకు 'శక్తి' పుస్్తకాన్ని వ్రాయడం అంటే 

తనలోని వ్్యక్తిగత భూతాలను పారద్రోలడం, 

పేరులేని భయాలను ఎదిరిించడం, మరియు 

జీవితాాంతం పేరుకుపోయిన భయాాందోళనలను, 

చేదు అనుభవాలను, గాయాలను 

అధిగమిించడం. చివరకు ఆ పుస్్తకమే ఆమెకు 

లభిించిన అతిపెద్్ద బహుమతిగా మారిింది - 

కేవలం అనుజాకు మాత్రమే కాదు. కేరళ వరదల 

సమయంలో, ఒక అమ్మాయి ఇన్‌స్టాగ్రామ్ ద్వారా 

ఆమెతో పరిచయం చేసుకుుంది. వరదల్లో 

చిక్కుకుపోయి, చుట్టూ నీరు చేరటం వల్్ల, 

విహ్్వలతవల్్ల వణుకుతున్్న ఆ భయానక 

సమయంలో 'శక్తి' పుస్్తకమే తనకు కొొండంత 

అండగా, ఊరటగా నిలిచిిందని అనుజాతో 

చెప్్పిింది.

“జగన్మాత యొక్్క ఆ అతీీంద్రియ తత్వాన్ని పరిశోధిస్తున్్నప్పుడు, మీరు వెలుపల 

వెతుకుతున్్న సమాధానాలన్నీ మీలోనే ఉన్నాయని గ్రహిస్తారు. ఆ దేవి మీకు 

నేర్పే అత్్యయంత గొప్్ప పాఠం, అలాగే అత్్యయంత సరళమైన పాఠం ఏమిటంటే: 

నీవు పరిపూర్ణురాలివి.”

ఫిబ్రవరి 2026

సృజనాత్్మకత



72

 గంగ: పవిత్రతకు సరిక్రొత్్త నిర్్వచనం

గంగ: ద కాన్‌స్్టెెంట్ గాడెస్ (గంగ: సదా నిలిచే 

దేవి) పుస్్తకంలో, అనుజా గారు గంగాదేవిని 

కేవలం ఒక నదీ దేవతగా కాకుుండా, తన మనసు 

చెప్పినట్లు నడుచుకునే ఒక సాహసోపేతమైన 

మహిళగా పునఃకల్్పన చేసుకున్నారు.

“ఆమె ఒక్్కచోటే ఉండిపోయి, కేవలం ఒక 

విధేయురాలైన పత్నిగా మిగిలిపోవడానికి 

నిరాకరిించిింది. ఆమె ఒక దైవిక 

ప్రేమికురాలిగా మారి, ప్రకృతిని దాని సహజ 

వైభవంతో నిలిపి ఉంచే ఆ నిరంతర ప్రేమలో 

భాగస్వామి కావాలని ఆకాాంక్షషించిింది. ఆమె 

తన జీవితాన్ని ఒక దేవతకు తగిన స్థాయిలో 

జీవిించాలని నిర్్ణయిించుకుుంది.

ఒక సరళ సాధన

ఈ కథల ద్వారా పాఠకులు తమ స్వీయ  

పరివర్్తనను ఎలా సాధ్్యయం చేసుకోవచ్్చని నేను 

అనుజాని అడిగినప్పుడు, ఆమె పరస్్పరం 

జోడీలయ్యే ఆకృతుల గురిించి చెప్పారు - అవి 

మనం నిరంతర ఏకాగ్రతతో, శ్రద్్ధతో 

గమనిించినప్పుడు మాత్రమే వెల్్లడయ్యే రహస్్య 

అనుబంధాలు .

పురాణాల నుుండి మీరు ఏమి పొొందుతారు అనేది, 

మీరు ఏ ఉద్దేశంతో వాటిని సమీపిస్తున్నారు అనే 

దానిపై ఆధారపడి ఉంటుుంది. ఈ కథలు కేవలం 

వినోదాన్ని అందిించడం వంటి అనేక 

ప్రయోజనాలను నెరవేర్్చగలవు. అయితే, మీరు ఆ 

కథల పిలుపుకు నిరంతరం స్్పపందిస్తూ ఉంటే, 

మీరు ప్రయత్్నిించకపోయినా కూడా అవి 

మిమ్్మల్ని ఎంతగా విద్యావంతులను చేస్తాయో 

గ్రహిస్తే మీరు ఆశ్్చర్్యచకితులవుతారు.

అనుజా ఒక చిన్్న సాధనను ప్రతిపాదిస్తున్నారు: 

ప్రతిరోజూ కొన్ని పేజీలు చదవండి. అది భగవద్గీత 

కావచ్చు, మహాభారతం, శ్రీ మద్రామాయణం, 

ఉపనిషత్తులు, మీకు ఇష్్టమైన పౌరాణిక గాథలు, 

తెనాలి రామకృష్్ణ కథలు - లేదా మీ స్్వవంత 

రచనలు ఏదైనా సరే కేవలం చదవండి మరియు 

ఆ జ్ఞానాన్ని మీలో జీర్్ణిించుకోోండి.

“ఈ కథలనే ఆహారాన్ని మీరు చిన్్నప్్పటి 

నుుండే తల్లి పాలతో పాటుగా పప్్పన్్ననంతో 

కలిపి తిన్నారు. ఇవి మీ రక్్తమాాంసాలతో 

ఒకటైపోయాయి. అందుకే, ప్రతిరోజూ 

కేవలం కొన్ని పేజీలు చదవండి; అక్్కడ 

చెప్్పబడిన విషయాన్ని మీరు సహజంగానే 

స్వీకరిస్తారు, జీర్్ణిించుకుుంటారు. 

కాలక్రమేణా, ఆ కథల వెనుక ఉన్్న లోతైన 

సత్యాన్ని ఆవిష్్కరిించే ఆ రహస్్యమైన 

పరస్్పర సంబంధాలను మీరు గుర్్తిించడం 

ప్రారంభిస్తారు.”

అది ఎప్పుడూ పైకి కనిపిించేేంత స్్పష్్టటంగా 

ఉండదు, అలాగే అది ఎప్పుడూ సరళంగానూ 

ఉండదు అని ఆమె అంటారు. అయినప్్పటికీ, అది 

అత్్యయంత స్్పష్్టమైనది మరియు అత్్యయంత 

సరళమైనది కూడా! అదే ఇందులో ఉన్్న వైరుధ్్యయం.

అనుజా గారి రోజువారీ పఠనం మరియు సాధన, 

ధ్యానంతో సమాాంతరంగా సాగుతుుంది: ఈ 

రెెండిింటికీ కావాల్్సిింది క్రమం తప్్పకుుండా 

పాల్గొనడం, గ్రహిించుకోవడం, మరియు మనల్ని 

మనం సమర్్పిించుకోవడం. కాలక్రమేణా, ఈ 

మార్పు చాలా సూక్ష్మంగా ఉన్్నప్్పటికీ అత్్యయంత 

లోతుగా ఉంటుుంది; మీకు అవసరమైనప్పుడు, మీ 

అంతర్్గత శక్తి దానంతట అదే బహిర్్గతమౌతుుంది.

మరణం మరియు సాాంబుని ఆవిష్్కరణ

మా సంభాషణ ముగిింపు దశలో, అనుజా తన 

"యురేకా (తెలిసిింది!) క్షణాన్ని" పంచుకున్నారు. 

అది ఆమెకు అభిమన్యు పుస్్తకం వ్రాస్తున్్నప్పుడు 

కలిగిన ఒక గంభీరమైన అభిజ్ఞానం .

“మహాభారతంలోని పాత్రలన్నీ దివ్్య శక్తుల 

స్్వరూపాలు. ఈ ధర్్మ యుద్్ధధంలో 

భాగస్వాములు కావాలని వారు స్్వయంగా 

కోరుకున్్నవారు. భూదేవి యొక్్క 

సర్్వరక్షకుడు, పాలకుడు, పోషకుడు 

అయిన శ్రీ మహావిష్ణు అవతారమైన 

శ్రీకృష్ణుడికి సహాయం చేయడమే వారి 

లక్ష్యం. ఒకసారి ఆ దివ్్య లక్ష్యం నెరవేరిన 

తర్వాత, ఈ భౌతిక ప్రపంచాన్ని పట్టుకుని 

వేలాడటంలో అర్్థథం లేదు. వారు తిరిగి 

వెళ్్ళడానికి సిద్్ధధంగా ఉండాలి, వారిని 

స్వేచ్్ఛగా వదిలివేయాలి. అంతిమంగా, 

మోక్షం లేదా విముక్తి అంటే వదిలివేయడమే, 

ముఖ్్యయంగా మీరు అమితంగా ఇష్్టపడే, 

ప్రాణం కంటే ఎక్కువగా ప్రేమిించే 

విషయాలను సైతం త్్యజిించడమే."

మహాభారత యుద్్ధధం తర్వాత కృష్ణుడి వంశం 

(యదువంశం) మొత్్తతం నాశనమవ్్వడం గురిించి 

అనుజా వివరిించారు. చిన్్నపిల్్లగా ఉన్్నప్పుడు 

ఆమెకు ఇది తలచుకోవడమే భరిించలేనంత 

బాధాకరంగా ఉండేది. శ్రీకృష్ణుడు మరియు 

జాాంబవతిల కుమారుడైన సాాంబుడు, 

అర్్ధనారీశ్్వర రూపంలో ఉన్్న శివుని అనుగ్రహం 

పొొందినవాడు. కృష్ణుడిలాగే అత్్యయంత 

సౌౌందర్్యవంతుడైన సాాంబుడిని చూసి స్త్రీలు 

వివశులయ్యేవారు. కానీ, అతను ఒక శాపానికి 

గురయ్యాడు. యదువంశాన్ని సర్్వనాశనం చేసే 

ఒక ఇనుప ముసలాన్ని అతను ప్రసవిస్తాడని 

ఋషులు శపిించారు. పైకి చూస్తే ఈ నాశనం 

ఎంతో దారుణంగా అనిపిించవచ్చు, కానీ ఇదంతా 

దైవ సంకల్్పపం ప్రకారం జరిగినదే.

అనుజా యొక్్క అభిజ్ఞానము ఇంకా లోతైనది

మరణం మరియు వినాశం అనగానే మనకు 

సాధారణంగా ప్రతికూల భావనలే కలుగుతాయి . 

అవి శివుని విధ్్వవంసక చర్్యలుగా కనిపిస్తాయి. కానీ 

మనం అంగీకరిించినా, అంగీకరిించకపోయినా 

అవి ఈ సృష్టి అనే మహా చక్రంలో అనివార్్యమైన 

భాగాలు.

“ఈ నిగూఢ విషయాలను అర్్థథం 

చేసుకోవడానికి కథలు మనకు ఎంతగానో 

దోహదపడతాయి. అవి మనల్ని 

ప్రోత్్సహిస్తాయి. ఈ ప్రపంచంలోని 

సమస్్యలనే రాక్షసులు నిజమే కావచ్చు, కానీ 

వాటిని ఎదుర్కోవడానికి కావాల్సిన శక్తి 

మీలో ఇప్్పటికే ఉంది  - అది మరణమైనా, 

మీ అంతర్్గత శత్రువులైనా, లేదా మరేదైనా 

సరే. మీరు ధైర్్యయంగా మరియు 

దాక్షిణ్్యముతో ఉంటే, మీకు కావాల్సిన 

పరిష్కారం మీకే లభిస్్తుుంది.”

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

సృజనాత్్మకత



73

సజీవ వారసత్్వవం

మా సంభాషణ ముగిింపు దశకు చేరుకోగానే, 

నాకు మళ్ళీ కారు వెనుకటి అద్్దదం గుర్తుకొచ్్చిింది. 

మనం ముుందుకు సాగాలంటే, ఖచ్చితంగా 

వెనుకకు ఒకసారి చూసుకోవాలి. గతం మనల్ని 

భవిష్్యత్తు వైపు సరైన దిశలో నడిపిించడానికి 

సహాయపడుతుుంది.

అనుజా చెప్పినట్లుగా, కథలు సజీవమైనవి, వాటికీ 

శ్వాస ఉంటుుంది, అలాగే ప్రతి తరంతో పాటు 

మారుతుుంటాయి. అవసరాన్ని బట్టి వాటికి కొన్ని 

విషయాలు జోడిించబడతాయి, కొన్ని 

తొలగిించబడతాయి. అంతమాత్రాన ఆ కథలు 

కలుషితమయ్యాయని లేదా వాటి విలువ తగ్్గిిందని 

కాదు. అదే విధంగా, మనం కూడా సజీవులమే; 

మనల్ని మనం శూన్్యయం చేసుకోగలము, మళ్ళీ కొత్్త 

విషయాలతో నిింపుకోగలము, మార్పులకు 

అనుగుణంగా మారగలము. మన ప్రయాణంలో, 

మనలోని రాక్షసులను ఎదుర్కొనే సామర్థ్యాన్ని 

పెెంపొొందిించుకుుంటూ, మన అసలైన శక్తిని 

మనం కనుగొొంటాము.

అంతర్ముఖ ప్రయాణం అంత సులభం కాదు. 

దానికి నిరంతర చిింతన మరియు సాహసం 

అవసరం. మనం ప్రతిరోజూ మన ధ్యాన పీఠం 

మీద ఎలాగైతే కూర్్చుుంటామో, అలాగే మన 

ప్రాచీన కథల జ్ఞానం వైపు కూడా పునః పునః 

మళ్ళాలి. ఈ రెెండిింటిలోనూ సాధన ఒక్్కటే: క్రమం 

తప్్పకుుండా హాజరవ్్వడం, హృదయాన్ని 

తెరుచుకోవడం, మరియు పరివర్్తనను 

ఆహ్వానిించుకోవడం.

అంతర్ముఖ ప్రయాణం అంత సులభం కాదు. దానికి నిరంతర చిింతన మరియు సాహసం 

అవసరం. మనం ప్రతిరోజూ మన ధ్యాన పీఠం మీద ఎలాగైతే కూర్్చుుంటామో, అలాగే మన 

ప్రాచీన కథల జ్ఞానం వైపు కూడా పునః పునః మళ్ళాలి. ఈ రెెండిింటిలోనూ సాధన ఒక్్కటే: 

క్రమం తప్్పకుుండా హాజరవ్్వడం, హృదయాన్ని తెరుచుకోవడం, మరియు పరివర్్తనను 

ఆహ్వానిించుకోవడం.

ఫిబ్రవరి 2026

సృజనాత్్మకత



“జీవితం తానే అత్్యయంత అద్భుతమైన 
పౌరాణిక కథ”

హాన్స్ క్రిస్టియన్ ఆండర్్సన్

పి
ల్
్లలు





తువాదా డే దనాన్
దగ్డా మరియు అతని మంత్రపూరిత త్రికోణాకార తంత్రీ వాద్్యయం (హార్ప్) గురిించిన ఒక పురాతన 

ఐర్్లాాండ్‌ గాథను రూబీ కార్మెన్ పంచుకున్నారు . ఆ వాద్్యయం నుుండి వచ్చే సంగీతం తువాదా డే 

దనాన్ తెగవారికి గాయాలను మాన్పుతుుంది, వారిలో పరివర్్తన కలిగిించి, రక్షిస్్తుుంది.

76

నే
ను మీకు ఒక కథ చెప్్పనా? అది ఒక 

మంత్రరించిన హార్ప్ గురిించి, పశ్చిమ 

దిశలో సుదూరంగా ఉన్్న ప్రాచీన 

ఐర్్లాాండ్‌కు చెెందిన ఒక ప్రజల గురిించిన కథ. 

అందరూ దాదాపుగా మరిచిపోయి, కేవలం 

జ్ఞాపకాల అంచున మాత్రమే మిగిలి ఉన్్న కాలానికి 

మనం తిరిగి వెళ్్దాాం.

ఆ మంత్రరించిన హార్ప్ కు సంరక్షకుడు దగ్డా. 

కొొందరు ఆయనను ఒక గిరిజన నాయకుడు 

అంటే, మరికొొందరు అపారమైన శక్తి మరియు 

మంచితనం మూర్తీభవిించిన దైవ సమానుడైన 

వ్్యక్తిగా కొలుస్తారు. ఆయన వద్్ద దైవత్్వవంతో 

సమానమైన శక్తి, అలాగే సాటిలేని దయ 

సమపాళ్్లలో ఉండేవి. ఆయన వద్్ద ఉన్్న మంత్ర 

శక్తులలో అత్్యయంత విశిష్్టమైనది ఒక అక్షయ పాత్ర! 

అది తన వద్్దకు వచ్చిన వారికి ఎంతటి ఆహారాన్్ననైనా 

అందిస్్తుుంది, ఎప్్పటికీ ఖాళీ అవ్్వదు.

ఆ హార్ప్ చాలా అందమైనది, పవిత్రమైన సిింధూర 

వృక్షపు చెక్్కతో మలచబడి, రత్నాలతో మరియు 

బంగారంతో అలంకరిించబడినది. అయితే, ఆ 

హార్ప్ యొక్్క అసలు శక్తి దాని నుుండి వెలువడే 

అద్భుతమైన దివ్్యమైన సంగీతంలో ఉంది. ఆ 

మాయా హార్ప్ యొక్్క మర్్మమం ఇదే: అనేక యుద్ధాల 

తర్వాత అలసిపోయిన, గాయపడిన యోధుల 

దుుఃఖాన్ని అది నయం చేయగలిగేది. దాని నుుండి 

వెలువడే పవిత్ర స్్వరాలను విన్్నప్పుడు, ఆ యోధులు 

తమ కష్టాలను, బాధలను మరియు వేదనను 

పూర్తిగా మర్చిపోయేవారు, సాాంత్్వన చెెందేవారు.

దగ్డా ఆ హార్ప్ తంత్రులను మీటితే, ప్రకృతి యొక్్క 

ఋతువులు ఒక సక్రమ పద్్ధతిలోకి వచ్చేవి. 

అంతేకాకుుండా, ఆ సంగీతం యుద్ధానికి వెళ్లే 

వీరులలో అమితమైన ధైర్యాన్ని, ఉత్సాహాన్ని నిింపి 

వారిని పోరాటానికి సిద్్ధధం చేసేది.

ఆ కాలంలో, ప్రాచీన ఐర్్లాాండ్‌లో అనేక యుద్ధాలు 

జరుగుతుుండేవి. అలాాంటి ఒక యుద్్ధ సమయంలో, 

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్



77

ఎవరూ కాపలా లేని తరుణం చూసి దగ్డా శత్రువులు 

ఆ హార్ప్ ని తస్్కరిించుకునిపోయారు. ఆ హార్ప్ 

కేవలం ఒక వస్తువు కాదు; అది తువాదా డే దనాన్ 

జాతికి చెెందిన అత్్యయంత విలువైన బహుమతి 

మరియు గొప్్ప నిధి.

దగ్డా శత్రువులు ఆ తంత్రీ వాద్యాన్ని తీసుకుని 

దట్్టమైన పచ్్చని అడవి గుుండా వేగంగా 

వెళ్ళిపోయారు. అక్్కడ వారికి ఒక పాడుబడిన 

నిర్మానుష్్యమైన విిందుశాల కనిపిించిింది. ఆ 

తెగవారు తమ విజయాన్ని ఉత్సాహంగా 

జరుపుకోవడం మొదలుపెట్టారు; ఇప్పుడు ఆ 

మాయా హార్ప్ వారి వశమైైంది మరి! ఈ మాయా 

శక్తి లేకపోతే దగ్డా బలహీనుడైపోతాడని వారు 

భావిించారు. వేడుకలు జరుపుకుుంటుుండగా 

కొొంతసేపట్లోనే, ఒక్్కసారిగా ఆ విిందుశాల యొక్్క 

భారీ తలుపులు బద్్దలయ్యాయి. వెెంటనే ఆ గది 

అంతా ఒక విింతైన నిశ్్శబ్్దదం అలుముకుుంది. తన 

హార్ప్ కోసం దగ్డా స్్వయంగా వచ్చాడు.

శీతాకాలపు ప్రాతః కాల పడమటి గాలుల వలె 

గంభీరమైన స్్వరంతో ఆయన ఈ మాటలు 

పలికారు: "నా దగ్్గరకు రా, నా ప్రియమైన హార్ప్, నా 

చెెంతకు చేరుకో."

ఆ మాయా హార్ప్ తన యజమాని ఆజ్్ఞకు లోబడి, ఆ 

విిందుశాల మధ్్య నుుండి గాలిలో ఎగురుకుుంటూ 

వచ్చి, దగ్డా యొక్్క విశాలమైన మరియు ఆత్రుతగా 

ఉన్్న చేతుల్లోకి చేరిింది.

దగ్డా ఆ హార్ప్ తంత్రులపై చాలా మృదువుగా, 

గంభీరంగా కొన్ని స్్వరాలను పలికిించాడు. ఆ ప్రతి 

స్్వరము ఆ గది అంతటా ప్రతిధ్్వనిస్తూ, ఒక 

ఆర్్తనాదంలా కాక, ఒక కన్నీటి కెరటంలా అక్్కడ 

ఉన్్న ప్రతి ఒక్్కరినీ - పురుషులను, స్త్రీలను మరియు 

పిల్్లలను ముుంచెత్్తిింది. ఆ ధ్్వని ఎంతటి విషాదంతో 

నిిండి ఉందంటే, అది వారి హృదయాలను లోతుగా 

చీల్చుకుపోయిింది; దాాంతో అక్్కడున్్న స్త్రీలు, పిల్్లలు 

దుుఃఖాన్ని ఆపుకోలేక వెక్కి వెక్కి ఏడవడం 

మొదలుపెట్టారు. తమ ప్రియతమ వ్్యక్తులు అంతలా 

తల్్లడిల్లిపోవడం చూసి, అక్్కడున్్న పురుషులు 

కూడా అపారమైన వేదనతో, భారమైన 

హృదయాలతో క్రరుంగిపోయారు.

నా దగ్్గరకు రా, 

నా ప్రియమైన హార్ప్, నా 

చెెంతకు చేరుకో.

ఫిబ్రవరి 2026

పిల్్లలు



వెలువడ్డాయి. దాని ప్రభావంతో అక్్కడ 

ఉన్్నవారందరూ గాఢ నిద్రలోకి జారుకున్నారు. అది 

సాక్షాత్తు నిద్ర అనే  భావనకు సంగీత రూపంలా 

ఉంది. పిల్్లలు తమ తల్లుల ఒడిలోకి చేరుకున్నారు, 

అందరూ ఎంతో ప్రశాాంతంగా నిద్రపోయారు. ఆ 

అదను చూసి దగ్డా తన మాయా హార్ప్ తో ఆ 

విిందుశాల నుుండి నిష్కక్రమిించారు.

నిజంగానే, ఆ మాయా హార్ప్ తువాదా డే దనాన్ 

జాతిని మరియు ప్రాచీన ఐర్్లాాండ్‌ను శత్రువుల 

నుుండి రక్షషించిింది. నేటికీ, ఆ హార్ప్ ఆధునిక 

ఐర్్లాాండ్‌కు ఒక చిహ్్ననంగా, వారి సాాంస్్కకృతిక 

అస్తిత్వానికి మరియు గర్వానికి నిదర్్శనంగా నిలిచి 

ఉన్్నది.

అప్పుడు గడసరి దగ్డా తన అమ్ములపొదిలోని 

మరొక అస్త్రాన్ని సంధిించాడు - ఆయన హార్ప్ పై 

మరొక రాగాన్ని పలికిించాడు. ఈసారి ఆయన 

మీటిన స్్వరం విషాదాన్ని కాకుుండా, తన శత్రువులైన 

పురుషులందరిలో కట్్టలు తెెంచుకునే నవ్వును 

రేకెత్్తిించిింది. ఆ నవ్వును ఆపుకోవడం వారి తరం 

కాలేదు. వారు ఎంతలా నవ్వారంటే, కనీసం 

నిలబడలేకపోయారు; ఇక దగ్డాపై ఆయుధాలు 

ఎత్్తడం అనేది వారికి అసాధ్్యయంగా మారిపోయిింది.

ఏడుస్తున్్న ఆ స్త్రీలు తమ పురుషుల వైపు చకితులై 

చూస్తూ ఉండిపోయారు. వారు తమ నోళ్లు తెరిచి 

వారిని మందలిించే లోపే, దగ్డా తన హార్ప్ పై మరొక 

స్్వరాన్ని, తల్లి పాడే జోలపాటలా ఎంతో 

ఓదార్పునిచ్చే మరొక రాగాన్ని పలికిించాడు. అది 

ఊహకు అందనంతటి తియ్్యని, మృదువైన ధ్్వని; 

దాని నుుండి ఆనందం మరియు సౌౌందర్్యయం 

1. ఐరిష్ పురాణాల ప్రకారం, దగ్డా ఒక అత్్యయంత 

శక్తివంతుడైన మరియు పితృ సమానుడైన కెల్టిక్ 

దేవుడు. ఆయన తువాదా డే దనాన్ జాతికి అధిపతి. 

ఆయనను “దయాళువైన దేవుడు” అని పిలుస్తారు. 

ఆయన సమృద్ధి, సంతాన సాఫల్్యయం, శారీరిక బలం, 

మంత్రవిద్్య, జ్ఞానం మరియు పౌరోహిత్్యయం వంటి 

వాటికి ప్రతీక.

2. ఐరిష్ భాష నుుండి అనువాదం: “దను దేవత యొక్్క 

ప్రజలు”. వీరికి ‘తువాద్ డే’ (“దేవతల తెగ” లేదా “దైవిక 

తెగ”) అనే పాత పేరు కూడా ఉంది. ఐరిష్ పురాణాల 

ప్రకారం, వీరు ఒక అతీీంద్రియ శక్తులు కలిగిన జాతి 

అని ప్రశస్తి. క్రైస్్తవ పూర్్వపు గేలిక్ ఐర్్లాాండ్ నాటి 

దేవతలకు వీరు ప్రతినిధులని చాలామంది భావిస్తారు.

78

AI genertated images

నా దగ్్గరకు రా, 

నా ప్రియమైన హార్ప్, నా 

చెెంతకు చేరుకో.

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

పిల్్లలు









82

Master the habit of meditation 
The Heartfulness app offers daily 
practices to awaken the potential 
for a joyful existence. Download 
it at  
heartfulnessapp.org

Heartfulness Yoga
Teacher Training Course
Learn to teach the eight limbs of 
yoga. Merge the traditional art 
of yoga with a modern 
professional approach. 
heartfulness.org/yoga/

Publications by Daaji
#1 BESTSELLERS

How meditative practices lead to 
changes in lifestyle, both personal 
and in relationships, which lead 
to greater freedom in designing 
our destiny. 
designingdestiny.com 
theheartfulnessway.com
spiritualanatomy.com
thewisdombridge.com

Meditation Masterclass
In these 3 online masterclasses, you 
will learn the practical benefits of 
meditation and other yogic 
practices. Masterclasses are available 
online each day after you sign up and 
accessible throughout the day.  
heartfulness.org/masterclass

The Power of �Paradox 
by Daaji
The book is an exploration of 
twenty-two every day paradoxes 
combined with spiritual and 
scientific enquiry. Paired with the 
Heartfulness way of living, these 
practices will help one clear the mind 
and unburden emotions of the heart.
https://hfn.li/pop

Find Your Community
Find a trainer or meditation 
center near you!
heartfulness.org/en/connect-
with-us/

హార్ట్‌ఫుల్‌నెస్

https://heartfulness.org/yoga/
http://designingdestiny.com
http://spiritualanatomy.com 
http://spiritualanatomy.com 
http://the wisdombridge.com
http://en.heartfulness.org/masterclass
https://hfn.li/pop
https://heartfulness.org/en/connect-with-us/
https://heartfulness.org/en/connect-with-us/


Learning,
The Heartfulness Way
Explore simple Heartfulness 
practices through our  
self-paced courses for 
beginners and advanced 
learners alike.  
learning.heartfulness.org

HFNLife strives to bring products 
to make your life simple and 
convenient. We offer a set of 
curated partners in apparel, 
accessories, eye-care, home 
staples, organic foods and more. 
The affiliation of our partner 
organizations with Heartfulness 
Institute helps in financially 
sustaining the programs which we 
conduct in various places across 
the world. hfnlife.com

HFNLife




