T
; T
P L
'. ]
iy a
W
T Wy
W
'I-""dl
Lo
.,‘l{ i,
-
S
K ¥

j.w-; Det delte

— hjer’ce

mﬁﬁt
Sl & =
N

i

i DAAJI

T I

Meddelelse i an|ecjning ¢

den 153. f:adse|sdagen til __':"’::I." By
s
'?1'.1- r
PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ -
oo
1.,2. 08 3, februar 2026, ﬁ‘ﬁfhu
Kanha Shanti Vanam ":' 4 "y
y ',.li.: e
*-'t“ (L
i A
Yen 4%
-j‘:?.‘ ‘ﬁ‘_‘ ]



ol

s}

Det delte hjer’ce

Kjere venner,

En mann i femtidrene satt foran meg. Han var vellykket etter
alle ytre mal, men hendene hans skalv svakt da han sa: “Jeg vet
hva jeg vil og jeg vet hva jeg ber gjere. Likevel, nar oyeblikket
kommer, gjor jeg akkurat det jeg har lovet meg selv 4 aldri

gjore igjen. Hver gang jeg faller, mister jeg en del av meg selv.
Skyldfelelsen er knusende og skammen svir, men likevel gjentar
mensteret seg.”

Han snakket ikke om vold, tyveri eller svik mot andre. Han
snakket om noe mer personlig, mer vedvarende og pa sitt vis mer
odeleggende: krigen mellom begjer (trang, higen etter makt,
anseelse, innflytelse; onsker og tilbeyeligheter) og aspirasjon (mot
noe hayere, som frihet fra bundethet) som raser i menneskets
hjerte.

Denne erkjennelsen kommer i mange former: den middel-
aldrende lederen som ikke klarer & bryte ut av tvangsmenstre.



Den dndelige sokeren som flittig praktiserer rensing, men likevel
opplever at de samme tendensene vender tilbake. Familiefaren
som mentalt vet at flyktig nytelse er en dérlig erstatning for varig
fred, men som likevel blir revet med nar fristelsen melder seg.
Detaljene varierer, men strukturen forblir den samme: et splittet
hjerte, hvor den ene delen strekker seg mot befrielse og den
andre mot bundethet.

Hva betyr det nar noen sier: En del av meg vil veere fri og

en annen vil felge mine tilboyeligheter? Det betyr at hjertet
enna ikke har bestemt seg, i hvert fall ikke med hele sin
tyngde. Aspirasjonen mot befrielse er ekte, det samme er
dragningen mot begjaret. Begge eksisterer samtidig. I fravaer
av en avgjerende indre bevegelse vinner den sterkeste kraften i
konfrontasjonseyeblikket.

Dette er konflikten mellom Preya og Shreya, mellom det
torneyelige og det gode — en konflikt som har blitt belyst siden
vedisk tid. Nér sinnet er splittet, hindrer det ropets resonans i
4 na det guddommelige, tidlese havet av fullkommenhet, fordi
halve hjertet fortsatt holder seg fast i vannkanten.

Mange sokere sitter fast her. De praktiserer meditasjon og
rensing. De folger den tiende leveregelen (maksimen) for de
sovner ved 4 angre pi feil begatt, be om tilgivelse og love 4 ikke
gjenta de samme feilene. Likevel brytes loftene igjen og igjen.
Hvert brutte lofte har sin pris — det taerer pé selvtilliten, svekker
viljestyrken og en underliggende fortvilelse sniker seg inn;



tolelsen av at frihet kanskje bare er forbeholdt andre og ikke en
selv.

Hva har gatt galt?

De to ulvene

Det finnes en gammel laere, overlevert gjennom mange kulturer,
om to ulver som bor i menneskets hjerte. Den ene ulven
representerer var heyere natur: tilmodighet, vennlighet, sannhet,
disiplin og kjeerlighet til det evige. Den andre ulven representerer
vér lavere natur: impulsivitet, begjer, bedrag, ettergivenhet i
nytelse og higen etter det forgjengelige.

HOYERE =) : & _
NATUR = i e NATUR
talmodighet DE TOtL\l/ENE' = impulsivitet
vennlighet b- Et delt hjerte + begjeer
sannhet T N bedrag
disiplin Den du ettergivenhet i nytelse
,4{ By mater... - I '
kjeerlighet ‘ h: INNER =) higen etter
for det evige ’ -n.,__j : det forgjengelige
NARING . Y k.
| \ '.l‘_l\_/[ATEMED: T— < R MATET MED:
b =, _— | Meditasjon Fristelse
. = Rensing 1| | Fantasering |
‘]_ Erindring h; _Foregripelse '.-



En ung mann sper en eldre: “Hvilken ulv vinner?”
Den eldre svarer: “Den du mater.”

Lzaren er enkel, men anvendelsen er det ikke. Sekeren som
strever med vedvarende begjer og tilbeyeligheter mater begge
ulvene. Under morgenmeditasjonen fir den heyere ulven sin
nzring og under kveldens rensing blir dette styrket. I oyeblikk av
klarhet og besluttsomhet vokser den heyere ulven.

Sa oppstar en utlesende faktor og den lavere ulven, som har
blitt matet gjennom fristelse, fantasering og den hemmelige
gleden ved foregripelse, reiser seg med sin egen styrke. I
konfrontasjonseyeblikket er det den sterkeste ulven som vinner.
Problemet er ikke at sgkeren har en lavere natur — det har vi alle.
Problemet er at matingen har vert for likt fordelt, slik at begge
ulvene har blitt holdt aktive og livskraftige. Krigen fortsetter
fordi ingen av sidene har latt seg svekke.

Rensingspraksisen i Heartfulness er dyptgripende. Kveld etter
kveld setter sokeren seg ned, visualiserer dagens kompleksiteter
og urenheter flyte ut fra ryggen og mottar det guddommelige
lyset som stremmer inn forfra. Inntrykk losner og systemet
toles lettere. Frihet fra bundethet oppleves nzrvaerende. Likevel
melder noen sgkere at til tross for mange ars iherdig rensing,
forblir visse tilboyeligheter fastliste. Begjar vender tilbake, noen
ganger med storre kraft enn for og menstre vedvarer. Hvorfor?

Fordi rensing bare fjerner det hjertet er villig til 4 slippe tak



i. Nar en tilboyelighet verdsettes i underbevisstheten, nar en
del av psyken holder fast ved den med skjult hengivenhet,
meter rensingen motstand. Teknikken fortsetter & virke pé sitt
eget niva, men den dypere roten forblir beskyttet av sin egen

drivkraft.

Tenk over hva som skjer nir rensingen utferes om kvelden etter
nok en dag med ettergivelse for det samme mensteret. Sinnet
bebreider, hjertet angrer, det bes om tilgivelse og det loves
bedring. Spersmalet er: Hvor ekte er det loftet?

Det er stor forskjell pa 4 enske 4 enske noe og a faktisk enske
det. Sokeren som strever med vedvarende begjeer kan oppriktig
onske seg frihet. I oyeblikk av anger er onsket intenst. I oyeblikk
av forbindelse (Heartfulness-benn) kjennes aspirasjonen ekte. I
meditasjonens stillhet virker befrielsen ner.

Sa dukker den utlesende faktoren opp. En situasjon oppstar

og nervesystemets gamle spor lyser opp, noe som ofte vekker
reaksjoner dypt begravd i underbevisstheten. Plutselig fordamper
all aspirasjon mot noe hoyere. Igjen stir begjerets ra dragning

Det er stor forskjell pd d gnske d gnske noe og d faktisk
gnske det. Sgkeren som strever med vedvarende begjer
kan oppriktig gnske seg frihet. I gyeblikk av anger er
gnsket intenst. I gyeblikk av forbindelse (Heartfulness-
bgnnen) kjennes aspirasjonen ekte. I meditasjonens
stillhet virker befrielsen naer.



og i det oyeblikket oppdager sokeren hvor grunne aspirasjonens
rotter egentlig var.

Dette er ikke hykleri, det er menneskets tilstand. Problemet

er ikke at vi lyver om a enske frihet. Problemet er at vi

ennd ikke har utviklet en sterk nok aspirasjon til a overleve
konfrontasjonen. Forbindelsespraksisen gjores med oppriktighet,
men ogsé halvhjertet.

En historisk fortelling illustrerer dette godt. En kjepmann
oppsekte en munk, fortvilet over sin manglende evne til 4 slutte
4 svindle kundene sine.

“Teg vet det er galt,” sa han. “Hver kveld lover jeg meg selv a vare
@rlig, men hver morgen oppdager jeg at jeg nok en gang lyver.
Hva feiler det meg?”

Munken spurte: “Nér du gir leftet om kvelden, ensker du
virkelig 4 vaere rligr” “Ja, absolutt,” svarte kjspmannen.

“Nar morgenen kommer og en kunde stir foran deg, ensker du
g g g
fortsatt 4 vaere zerlig?”
Kjopmannen tenkte seg om og svarte: “Da er det salget som er
viktigst for meg.”
“Da blir kveldsleftet gitt av én mann, og morgenvalget tatt av
g g 23 &
en annen. Inntil de to blir én og samme mann, vil loftet ditt
g )
fortsette 4 brytes.”

Kjepmannen spurte hvordan han kunne gjore dem til én.
Munken svarte: “Du m4a finne ut hva det er du ensker mer enn



salget. Nér du finner svaret, oppherer lognene av seg selv.”

Gjentatte feil folger et mekanisk prinsipp. Hver brist gjor
strukturen svakere ved neste test. En bro som er konstruert for

4 tale en viss belastning kan klare en litt tyngre belastning én
gang, men skjer det ofte oppstar det mikrosprekker. Broen kan
fremdeles se solid ut, men innvendig er den skadet. Til slutt forer
det som virket som en mindre overbelastning til et katastrofalt
sammenbrudd.

Viljestyrken fungerer pa samme mdte. Hver gang den overstyres,
hver gang en klar beslutning fra det hoyere sinnet feies til side
av en flom av begjer, oppstir en brist. Bristen kan vaere usynlig
mens skadeomfanget oker.

Dette er grunnen til at sekere som har falt mange ganger ofte
torteller at de foler seg svakere enn da de begynte. De forventet
at meditasjonspraksisen ville gjore dem sterkere, men gjentatte
teil har undergravd evnen de provde & bygge opp. Lesningen

er ikke 4 unngi 4 teste viljen; losningen er a slutte a lage
forutsetninger for a mislykkes.

Forvandling begynner med néidelos wrlighet om hjertets faktiske
tilstand. De fleste av oss overvurderer virt engasjement for
frihet og undervurderer var bundethet til egne menstre. Denne
teilevalueringen forer til lofter som ikke kan holdes og til



uthulingen som er beskrevet ovenfor.

Hvordan ser en zrlig vurdering ut? Det innebzrer 4 innremme,
uten skam eller forsvar, ngyaktig hvor stort ens enske er. Pa en
skala fra én til ti, hvor mye ensker du egentlig befrielse? Og pa
samme skala, hvor mye ensker du den nytelsen menstrene dine

gir deg?

For mange er det wrlige svaret ydmykende. Aspirasjonen

mot frihet kan miles til fem eller seks, mens dragningen mot
menstrene kan miles til atte eller ni. Med disse verdiene er
utfallet av enhver konfrontasjon forutsigbart, men la det vare

et grunnlag for strategi istedenfor fortvilelse. Hvis aspirasjonen
mot det hoyere er svakere enn dragningen mot begjret, viser
det bare at du ma jobbe med aspirasjonen. Ikke fortsett & gi
lofter som ditt naverende verdigrunnlag ikke stotter. Bestem deg
heller for 4 endre styrkeforholdet mellom de to verdiene.

Lengselen etter det guddommelige vokser ikke gjennom
viljestyrke; den vokser gjennom eksponering (utsette seg for
pavirkning av det guddommelige) og den osmosen som folger av
eksponeringen.

Nar vi bruker tid pa & meditere, skjer det noe bortenfor var
bevisste opplevelse. Systemet mottar transmisjon (pranahuti)
og hjertet absorberer noe av tilstanden som overfores. Over tid
skaper gjentatt eksponering en ny referanselinje, en ny normal
og en ny felelse av hva som er mulig.

10



Ndr vi bruker tid pd d meditere, skjer det noe
bortenfor vdr bevisste opplevelse. Systemet mottar
transmisjon (overfering) og hjertet absorberer noe
av tilstanden som overfgres. Over tid skaper gjentatt
eksponering en ny referanselinje, en ny normal og
en ny folelse av hva som er mulig.

Derfor blir satsang, forenet i sannhet, vektlagt. Sammen med en
mester, eller en dedikert trener hvis lengsel har blitt total, rerer
det seg noe i oss. Det oppstér en resonans med frekvensen av
det hoyere onsket og var egen frekvens begynner & forandre seg.
(Sanskrit: Sat; sannbet/eksistens, San gha; fellesskap.)

Pi samme mate vil tiden som brukes til 4 lese om de som har
gitt denne veien, til 4 fordype seg i det som ligger bortenfor vére
menstre og tilbayeligheter og til 4 hjelpe andre og gjore ting som
tar oppmerksomheten bort fra oss selv, gi naering til den hoyere
ulven, mens den lavere ulven fir mindre oppmerksomhet.

Endringen skjer gradvis og erfares forst nir vi en dag legger
merke til at morgenens konfrontasjon feles annerledes. Den
reaktive dragningen kan fortsatt veere der, men noe annet er ogsa
der; noe som ikke var der for, eller som var der, men svakere.

Styrkeforholdet har endret seg.

Babuji Maharaj sa en gang at dersom lengselen etter det
guddommelige var like sterk som lengselen etter det verdslige,
ville virkeliggjoringen skje umiddelbart.

11



La oss reflektere over hva dette betyr. Nar et sterkt begjeer
oppstar omslutter det hele systemet. Bade tanker, folelser, kropp
og vilje trekkes mot dets oppfyllelse. Motstanden smuldrer bort
fordi den ikke har nok styrke til & kjempe. Hva hadde skjedd
hvis lengselen etter befrielse hadde vart like altomfattende?

Da hadde den ikke trengt & sliss med det mindre begjeret; den
hadde ganske enkelt absorbert det. Akkurat som en stor elv
absorberer en liten bekk, vil den sterkeste stremmen fore alt
vannet i én retning.

Dette er grunnen til at halvhjertet forbindelse ikke kan
forvandle oss. Derfor preller overfladisk skyldfelelse av pa de
dypere menstrene og tilbayelighetene. Pavirkningskraften er
skjevfordelt. Lengselen etter frihet er som et stearinlys, mens
vanens tiltrekningskraft er som et bél. Inntil styrkeforholdet
endres, er utfallet forutbestemt.

Det var en gang en mann som fant en kokong. En dag fulgte
han med pa hvordan sommerfuglen kjempet for 4 komme ut.
Apningen var smal og sommerfuglen presset og strevde i timevis.
Grepet av medfolelse tok mannen en saks og klippet opp
kokongen for 4 gjore apningen storre. Sommerfuglen kom seg ni
lett ut, men kroppen var oppsvulmet og vingene skrumpet inn,
slik at den aldri kunne fly.

Det mannen ikke forsto, var at kampen gjennom den trange

dpningen var naturens mate 4 presse vaske fra sommerfuglens
kropp inn i vingene. Den tilsynelatende grusomme

12



SNARVEIEN
KAMPEN (Innskrumpede
(Ngdvendig utvikling ) vinger)

. KOKONGEN & SOMMERFUGLEN:
Formalet med vanskligheter

Anstrengelse presser vaske ut i vingene. Vanskelighet fjernet.
Gjor det mulig d fly. Evne forhindret .

vanskeligheten var avgjerende for at sommerfuglen skulle utvikle
evnen til 4 fly. PA samme mate er sokerens enske om at det
guddommelige fjerner reisens utfordringer, egentlig en higen
etter 4 fly uten vinger.

Mange sokere ber om befrielse fra sine tilboyeligheter. De ber det
guddommelige fjerne begjeret, styrke viljen og gjore veien lettere,
men ofte virker det som om ingenting skjer. Begjaeret vedvarer,
viljen forblir svak og veien fortsetter & vaere vanskelig. Dette forer
til at enkelte tviler og mister troen. De tror at det guddommelige
ikke lytter, ikke bryr seg eller ikke eksisterer ... men det finnes en
annen mulig forklaring.

Hva om det guddommeliges svar er 4 bruke det vanskelige som
grunnlag for forvandling? Hva om kampen er en del av veien for
at sokeren skal kunne utvikle den nedvendige styrken for befrielse?
Tenk pi alternativet. Hvis enhver plagsom tilboyelighet kunne
flernes etter eget onske, ville sekeren forbli andelig umoden og
aldri utvikle den indre muskulaturen som ekte frihet forutsetter.
Sekeren ville bli satt fri uten 4 veere fri. Kampen er ikke et tegn pa

13




guddommelig likegyldighet, den er selve leereplanen.

Angerens ven&epunl(’c

Det er forskjell pa beklagelse og anger. Beklagelse sier: “Jeg skulle
onske jeg ikke hadde gjort det. Jeg foler meg darlig og haper 4 gjore
det bedre neste gang.” Anger sier: “Jeg erkjenner hva jeg har gjort,
jeg forstir hva det koster og jeg innser at jeg ikke kan fortsette slik.
Noe i meg vender seg ni, i dette oyeblikket, mot en annen retning.”

Beklagelse er emosjonelt og ofte forbundet med en stadig tyngre
byrde av skyld- og skamfelelse. Anger er eksistensielt. Beklagelse
kommer og gir pa det bevisste planet, mens vire underbevisste
menstre fortsetter 4 utspille seg. Anger markerer et tydelig for og
etter og krever handling for 4 bryte menstrene.

Babuji Maharajs tiende leveregel (maksime' ) appellerer til anger,

BEKLAGELSE VS. ANGER: Vendingens anatomi

BEKLAGELSE ANGER
(Bakoverblikk) (Ekstensielt vendepunkt)
T |
e

Ego-fiksering. “Skulle gnske jeg ikke hadde | Total aerlighet. “Jeg kan ikke fortsette slik.
gjort det.” Hjelp meg.”
Skamspiral. Folelsesmessig runddans. Et “for og etter.” Fremoverblikk



ikke bare beklagelse. Den bennfallende tilstanden som Babuji
beskriver er ikke en tilstand av selvmedlidenhet eller fortvilelse, men
en uskyldsren @rlighet overfor det guddommelige. Der ingenting
skjules eller forsvares og bare hjertets faktiske tilstand legges frem
og det bes om hjelp.

Nar anger er ekte, gir den ikke lofter den ikke kan holde. I stedet
sier den: “Dette er den jeg er. Dette er det jeg har gjort. Jeg vet ikke
om jeg kan slutte, men jeg vet at jeg vil slutte. Jeg trenger hjelp.”
Denne formen for benn, for forbindelse med var hoyere bevissthet,
nar dypere enn vire menstre og tilboyeligheter. En slik erlighet
baner vei for naden til 4 virke der egne anstrengelser har mislyktes.

Det finnes en hemmelighet som umiddelbart endrer vart forhold
til begjeer: Meonstrene vare vil ikke det de ser ut til 4 ville, de peker
mot noe dypere. Trangen til fysisk nytelse er innerst inne en lengsel
etter forening. Den rastlose jakten pa kortvarig forneyelse er innerst
inne en sgken etter varig oppfyllelse. Bundethet til det forgjengelige
er innerst inne et forsek pi 4 holde fast ved det evige. Monstrene
tar ikke feil 1 hva de soker, men i hvor de soker det.

Nar vi forstar dette, moter vi monstrene med medfelelse i stedet
tor kamp: “Jeg ser hva du prover 4 finne. Det er ikke her, men jeg
vet hvor det er. Bli med meg.”

Denne tilnermingen er forskjellig fra a slass mot et monster,
fortrenge det eller benekte dets eksistens. Kamp styrker bare

! Chandra, Ram., 2019. Commentary on the Ten Maxims of Sahaj Marg.
Shri Ram Chandra Mission, India.

15



begge sider og fornektelse gjor at mensteret fortsetter a teere i
underbevisstheten der det fortsatt kan blusse opp. A belyse det
derimot, loser opp misforstielsen ved roten.

En eller annen gang i lopet av reisen skjer det et skifte. Stille og
rolig, uten dramatikk. Vi merker det som regel ikke med en gang,
men tyngdepunktet vért forskyves. For var hjertet rettet mot nytelse,
med sporadiske blikk mot frihet. N4 er hjertet rettet mot frihet,
med sporadiske rykninger fra de gamle menstrene. Dragningen er
der fortsatt, men retningen har endret seg.

Et skifte som ikke kan fremtvinges, men som vi kan forberede oss
pa. Slik som en person som lerer 4 seile kantrer i sterk vind og
heye belger, men som ved regelmessig trening etter hvert klarer
i seile i all slags vaer. P4 samme mite forbereder var praksis oss
pa den videre reisen. Gjennom regelmessig trening, som daglig
rensing, meditasjon og @rlig selvvurdering — og gjennom oppsamlet
erfaring, som 4 forsta konsekvensene av 4 falle og oppna en storre
fortrolighet med det som ligger bortenfor vire menstre. Skiftet
skjer av seg selv, i eget tempo, nar hjertet er klart.

Hvis du leser dette og ser din egen kamp, vit at fallene ikke har
veert forgjeves. Hver kollaps har lagt igjen noe og hver restitusjon
har gitt deg noe oppbyggende. Kjenner du vekten av dette, tyder
det pé at noe i deg ikke har gitt opp.

16



Det som trengs na er ikke mer av samme type anstrengelse, men
en endring i kvaliteten pd det du ensker. Her er noen forslag:

Slutt 4 gi lefter du ikke kan holde. Gjor i stedet en wrlig vurdering:
Hvor mye ensker du egentlig frihet? Mil det opp mot hvor mye
du blir dratt mot begjerets monstre. Vaer presis, ver urokkelig og
bli bevisst styrkeforholdet mellom dragningene.

Sper deg selv: “Hvordan kan dette styrkeforholdet endres?” Det
skjer ikke gjennom viljestyrke eller moralsk streben, men ved 4
mate den storre sulten mens du lar den mindre sulten sulte. Dette
oppnir du ved 4 dpne deg for transmisjon (overforing) — noe som
vekker den dypere lengselen — og ved 4 omgas mennesker som
minner deg om ditt eget hoyeste potensial.

Ett lofte er verdt & holde — loftet om 4 fortsette 4 prove. Det hjelper
ikke 4 love seg selv & lykkes hver gang; det er utenfor menneskelig
kontroll. A fortsette 4 prove derimot, 4 fortsette 4 reise seg, a fortsette
d vende hjertet mot det hoyeste, er alt innenfor rekkevidde.

Det guddommelige maler ikke fremgang ved fraveer av fiasko, men
ved utholdenhet i aspirasjon. Sekeren som faller tusen ganger og
reiser seg igjen tusen og én, har vist det som betyr noe — & nekte 4
torlate veien. Denne nektelsen er i seg selv en seier og utholdenheten
er i seg selv en transformasjon. Med tiden modnes det som begynner
som en sta og til tider mekanisk innsats til en naturlig tilnerming.

Kampen blir til flyt og det som var delt blir helt.

17



Det delte hjertet forblir ikke delt for alltid.
En dag, stille og rolig, finner det ganske enkelt sin retning.

Da undrer det seg over hvorfor det noen gang beveget seg annerledes.

Den indre kampen er virkelig. Veien igjennom er zrlig lengsel.
Utfallet stir allerede skrevet i bevisstheten; det som er sant vedvarer,
og det som er falskt visner bort. Din oppgave er 4 rette deg inn mot

det som er sant, om og om igjen, inntil varig resonans.

Resonansen kalles frihet.

Friheten kaller deg hjem.

Om Shanti, Shanti, Shanti.
(Lyden av universell fred.)

Med kjerlighet og respekt,
Kamlesh

Lalajis fodselsdag, 2. februar 2026

Meddelelse i anledning den 153. fodselsdagen til
Pujya Shri Lalaji Maharaj
1., 2. 3. februar 2026, Kanha Shanti Vanam

18



Du kan begynne med Heartfulness
meditasjon nar som helst! Bli med
Daaji pa en tredelt mesterklasseserie,
hvor han deler fordelene med
metoden og forklarer hvordan

du kan innlemme Heartfulness-
avspenning, -meditasjon, -rensing
og -forbindelse i din daglige rutine.

Alle mesterklassene er gratis.

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Heartfulness-praksisene

Oppdag Heartfulness-
praksisene — leer & slappe av,
meditere, rense og forbinde deg
med ditt hoyere selv.

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/

19


https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/
https://heartfulness.org/global/masterclass/

heartfulness

ty L weaves destiny





