Het Verdeelde
Hart

DAAJI

Message on the occasion of

the 153" Birth Anniversary of
PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

Fel:)ruary 1, 2 and 3, 2026,
at Kanha Shanti Vanam

A
2
24 F S






Het Verdeelde Hart

Beste vrienden,

Een man van in de vijftig zat voor me. Hij was in alle opzichten
succesvol, maar zijn handen trilden lichtjes toen hij zei: “Ik weet wat
ik wil en ik weet wat ik moet doen. Maar als het moment daar is,
merk ik dat ik precies doe wat ik mezelf had beloofd nooit meer te
doen. Elke keer dat het mij niet lukt, verlies ik een stuk van mezelf.
De spijt is overweldigend, de schaamte brandt, en toch herhaalt het
patroon zich.”

Hij had het niet over geweld, diefstal of verraad aan een ander. Hjj
had het over iets intiemers, iets hardnekkigers en op zichzelf meer
vernietigend: de strijd tussen wens en diep verlangen die in het
menselijk hart woedt.

Deze bekentenis komt in vele vormen voor: de manager van
middelbare leeftijd die niet kan ontsnappen aan dwangmatige
patronen; de spirituele zoeker die ijverig de Cleaning beoefent
maar merkt dat dezelfde neigingen terugkeren; en de familieman



die intellectueel weet dat vluchtig plezier een slechte ruil is voor
blijvende vrede, maar zich toch laat meeslepen wanneer de verleiding
opkomt. De details variéren, maar de structuur blijft hetzelfde: een
verdeeld hart, een deel aangetrokken tot bevrijding en een ander

tot gebondenheid.

Wat betekent het als iemand zegt: “Eén deel van mij wil vrijheid,
en het andere wil mijn wensen volgen”? Het betekent dat het hart
nog geen beslissing heeft genomen, of in ieder geval niet met volle
overtuiging heeft gekozen. Het diep verlangen naar vrijheid is
oprecht, net als de aantrekkingskracht tot de wens. Beide bestaan
tegelijkertijd, en bij gebrek aan een beslissende innerlijke beweging
wint de sterkste kracht op het moment van confrontatie.

Dit is het conflict tussen Preya en Shreya, het aangename en het
goede — een conflict dat al sinds de Vedische tijd wordt benadrukt.
Wanneer de geest verdeeld is, mist de innerlijke roep de weerklank
die nodig is om het Goddelijke te bereiken, omdat de helft van het

hart zich nog steeds vasthoudt aan de kant.

Veel zoekers raken hier verstrikt. Ze beoefenen meditatie, voeren de
avondreiniging uit en volgen de tiende Maxim, waarbij ze voor het
slapengaan spijt hebben van begane fouten, om vergeving smeken
en beloven dezelfde dingen niet steeds weer te herhalen. En toch
wordt de belofte steeds weer gebroken. Elke gebroken belofte eist
zijn tol: het vertrouwen brokkelt af, de wilskracht verzwakt en er
nestelt zich een subtiele wanhoop, een gevoel dat vrijheid misschien
voor anderen is weggelegd, maar niet voor hen.



Wat is er misgegaan?

De Twee Wo|ven

Er is een oude leer, doorgegeven door vele culturen, over twee wolven
die in elk menselijk hart leven. De ene wolf vertegenwoordigt onze
hogere natuur: geduld, vriendelijkheid, waarheid, discipline en
liefde voor wat eeuwig is. De andere wolf vertegenwoordigt onze
lagere natuur: impulsiviteit, begeerte, bedrog, toegeeflijkheid en
gehechtheid aan wat voorbijgaat.

Een jonge man vraagt aan zijn ouder: “Welke wolf wint?>”
De ouder antwoordt: “Degene die je voedt.”

HOGERE 7 y & ,;;;f LAGERE
NATUUR “ , > ) \ ~’ NATUUR
Q Sl y L)
\ / R - v .
| gedult SN . DETWEE WOLVEN: ) impuls
vriendelijkheid \/ /' Een Verdeeld Hart e i E verlangen
waarheid ' Ny R

B . / Welke je 0ok pedrog
discipline // ’~ voez"t... genotzucht
liefde voor R 4 i

het eeuwige 1
_— FEEDING

Me dltatwn ' /
Cleaning {
Remembrance { !

\

Z 2\
7
\‘\ ~

FED BY:
Indulgence,
Fantasy,
Anticipation




De leer is eenvoudig, maar de toepassing ervan is dat niet. De
zoeker die worstelt met aanhoudende wensen is beide wolven
aan het voeden. Tijdens de ochtendmeditatie ontvangt de hogere
wolf zijn deel, en tijdens de avond reiniging wordt de hogere wolf
versterkt. Op momenten van helderheid en besluitvaardigheid
groeit de hogere wolf.

Dan komt er een trigger, en de lagere wolf, die ook gevoed is door
toegeeflijkheid, fantasie en het geheime plezier van verwachtingen,
komt op eigen kracht naar boven. En op dat moment van confrontatie
wint de sterkste wolf. Het probleem is niet dat de zoeker een lagere
natuur heeft — die heeft iedereen. Het probleem is dat het voeden
te evenwichtig is geweest, zodat beide wolven levend en krachtig
zijn gebleven. De oorlog gaat door omdat geen van beide de kans
heeft gekregen om afdoende te verzwakken.

De Heartfulness-praktijk van Cleaning is diepgaand. Avond na
avond is de zoeker bezig, visualiseert dat de dagelijkse complexiteiten
en onzuiverheden via de achterzijde wegstromen, en ontvangt het
goddelijke Licht dat aan de voorzijde binnenkomt. Indrukken
verdwijnen en het systeem wordt lichter. Vrijheid komt dichterbij.
Toch melden sommige zoekers dat ondanks het jarenlang ijverig
de Cleaning doen bepaalde neigingen hardnekkig blijven bestaan.
Hun wensen keren terug, soms met meer kracht dan voorheen, en
zo blijft het patroon bestaan. Waarom?

Dit komt doordat de Cleaning datgene verwijdert wat het hart bereid
is om los te laten. Wanneer een neiging in het geheim gekoesterd



wordt terwijl een bepaald deel van de psyche er met verborgen
genegenheid aan vasthoudt, stuit de Cleaning op weerstand. De
techniek blijft tot dat niveau werken. De diepere wortel blijft
beschermd door de functie die deze heeft.

Kijk eens naar wat er gebeurt tijdens het doen van de Cleaning ‘s
avonds na een dag van blijven toegeven aan hetzelfde patroon. De
geest toont berouw, het hart voelt wroeging, er wordt om vergeving
gebeden en er wordt een belofte gedaan. De vraag is: hoe oprecht
is die belofte?

Het |—|a|l(s|ac|'1’tige Gebed

Er is een groot verschil tussen iets te willen en het ook echt willen.
Een zoeker die worstelt met een hardnekkige wens, heeft misschien
oprecht behoefte aan vrijheid. Op het moment van spijt is de
behoefte intens. Op het moment van gebed wordt het diepere
verlangen gevoeld. In de stilte van meditatie lijkt bevrijding dichtbij.

Dan verschijnt de trigger. Er doet zich een situatie voor en het
oude pad licht op in het zenuwstelsel, wat vaak leidt tot reacties
die diep in het onderbewuste begraven liggen. Plotseling verdampt
al dat diepe verlangen naar iets hogers. Wat overblijft is de rauwe

Er is een groot verschil tussen iets te willen en het ook
echt willen. Een zoeker die worstelt met een hardnekkige
wens, heeft misschien oprecht behoefte aan vrijheid.
Op het moment van spijt is de behoefte intens. Op het
moment van gebed wordt het diepere verlangen gevoeld.
In de stilte van meditatie lijkt bevrijding dichtbij.




aantrekkingskracht tot de wens, en op dat moment ontdekt de zoeker
hoe oppervlakkig de wortels van het diepe verlangen eigenlijk waren.

Dit is geen hypocrisie, het is de menselijke conditie. Het probleem
is niet dat we liegen over onze behoefte aan vrijheid. Het probleem
is dat we ons diepe verlangen nog onvoldoende hebben gecultiveerd
om de confrontatie te overleven. Het gebed is echt, maar het is

ook halfslachtig.

Een verhaal uit de traditie illustreert dit goed. Een koopman kwam
bij een monnik, gekweld door zijn onvermogen te stoppen met het
bedriegen van zijn klanten.

“Tk weet dat het verkeerd is,” zei hij. “Elke avond beloof ik plechtig
dat ik eerlijk zal zijn, toch merk ik elke ochtend dat ik weer lieg”.
“Wat is er mis met mij?”

De monnik vroeg: “Als je ‘s avonds je belofte doet, wil je dan echt
eerlijk zijn?” “Ja, absoluut,” antwoordde de koopman. “En als de
ochtend aanbreekt en er een klant voor je staat, wil je dan nog
steeds eerlijk zijn?”

De koopman dacht even na en antwoordde: “Op dat moment wil
ik liever de verkoop.”

“Dan wordt je belofte ‘s avonds gemaakt door de ene man en je
ochtend keuze door een andere. Totdat ze dezelfde man worden
zul je je belofte blijven breken.”



De koopman vroeg hoe hij deze hetzelfde kon maken.

De monnik antwoordde: “Je moet ontdekken wat je nog meer
wilt dan de verkoop.” “Zodra je dat vindt, zal het liegen vanzelf
ophouden.”

Er is een mechanisch principe aan het werk bij herhaaldelijk falen.
Elke instorting maakt de structuur zwakker voor de volgende test.
Een brug die ontworpen is om een bepaalde last te dragen, kan
eenmaal een iets zwaardere belasting aan, maar als het herhaaldelijk
gebeurt, ontstaan er microbreuken. De brug ziet er misschien
nog steeds solide uit, maar de schade is inwendig. Uiteindelijk
veroorzaakt wat een kleine overbelasting leek, een catastrofale

mislukking.

Wilskracht werkt op dezelfde manier. Elke keer dat deze wordt
vernietigd, elke keer dat de duidelijke beslissing van het hogere
bewustzijn wordt weggevaagd door een golf van wensen, ontstaat
er een breuk. De breuk is misschien onzichtbaar terwijl de schade
zich opstapelt.

Dit is waarom de zoeker die veel keren heeft gefaald, vaak melding
maakt zich zwakker te voelen dan aan het begin. Naar verwachting
zou de praktijk sterker maken, maar herhaaldelijk falen heeft juist
het vermogen dat werd geprobeerd op te bouwen, uitgehold. De
oplossing is niet om het testen van de wil te vermijden; de oplossing
is om te stoppen met situaties waarin je faalt.



Transformatie begint met een strikte eerlijkheid over de werkelijke
toestand van het hart. De meesten van ons overschatten onze inzet
voor vrijheid en onderschatten onze gehechtheid aan onze patronen.
Deze verkeerde inschatting leidt tot beloften die niet kunnen
worden nagekomen, wat leidt tot de hierboven beschreven erosie.

Hoe zou een eerlijke beoordeling eruitzien? Het zou betekenen dat
je zonder schaamte of verdediging de exacte mate van verlangen
in jezelf erkent. Op een schaal van één tot tien, in hoeverre wil je
eigenlijk bevrijding? En op dezelfde schaal, in hoeverre wil je het
plezier dat je patroon je biedt?

Voor velen is het eerlijke antwoord beschamend. Het verlangen
naar vrijheid zou een vijf of zes kunnen aanwijzen, terwijl de
aantrekkingskracht van het patroon een acht of negen zou kunnen
aanwijzen. Gezien deze verhoudingen is de uitkomst van elke
confrontatie voorspelbaar. Toch is dit geen reden tot wanhoop;
het is een reden voor een strategie. Als je diepe verlangen zwakker
is dan de aantrekkingskracht tot wensen, werk dan aan je diepe
verlangen. Blijf geen beloften doen die de huidige verhouding niet
kan waarmaken. Concentreer je in plaats daarvan op het verschuiven
van de verhouding zelf.

Het verlangen naar het Goddelijke groeit niet door wilskracht;
het groeit door blootstelling en de osmose die het gevolg is van
blootstelling.

10



Wanneer we tijd besteden aan meditatie, gebeurt er
iets dat ons bewustzijn te boven gaat. Het systeem
8 | ontvangt transmissie en het hart absorbeert iets
b van de conditie die wordt overgebracht. Na verloop
van tijd creéert herhaalde blootstelling een nieuwe

basis, een nieuw normaal en een nieuw besef van
wat mogelijk is.

Wanneer we tijd besteden aan meditatie, gebeurt er iets dat ons
bewustzijn te boven gaat. Het systeem ontvangt transmissie en het
hart absorbeert iets van de conditie die wordt overgebracht. Na
verloop van tijd creéert herhaalde blootstelling een nieuwe basis,
een nieuw normaal en een nieuw besef van wat mogelijk is.

'This is why satsang, the company of truth, is emphasized. In the
presence of a Master, or a devoted trainer whose longing has
become total, something stirs in our hearts. A resonance occurs
with the frequency of the higher wanting, and our own frequency
begins to shift.

Daarom wordt satsang, het gezelschap van de waarheid, benadrukt.
In aanwezigheid van een Meester, of een toegewijde trainer wiens
verlangen totaal is geworden, is er iets dat ons hart raakt. Er ontstaat
een weerklank met de frequentie van het hogere verlangen, en onze
eigen frequentie begint te verschuiven.

Op dezelfde manier, tijd doorgebracht met het lezen van de woorden
van degenen die de reis hebben gemaakt, tijd doorgebracht in
overdenking wat er buiten onze patronen en neigingen ligt, tijd
doorgebracht in dienstbaarheid die de aandacht van het zelf afleidt,

11



dit alles voedt de hogere wolf, terwijl de lagere wolf minder aandacht

krijgt.

De verschuiving gebeurt geleidelijk, zodat we op een dag merken dat
de ochtendconfrontatie met iemand anders verschillend aanvoelt.
De reactieve aantrekkingskracht is er misschien nog steeds, maar
er is ook iets anders — iets dat er voorheen niet was, of er wel was
maar nu zwakker. De verhouding is verschoven.

Babuji Maharaj merkte ooit op dat als het verlangen naar God even
sterk was als het verlangen naar wereldse zaken, er onmiddellijk
Verwerkelijking zou zijn.

Laten we eens kijken wat dit betekent. Wanneer een krachtige wens
opkomt, overspoelt het ons hele systeem. Gedachte, gevoel, lichaam
en wil richten zich allemaal op de vervulling ervan. Weerstand
brokkelt af omdat er niets van vergelijkbare sterkte is dat er tegen
in kan gaan. Wat zou er gebeuren als de wens naar bevrijding even
alomvattend was? Het zou niet hoeven te vechten tegen de minder
sterke wens, omdat het die gewoon zou opnemen. Net zoals een
grote rivier een beek opneemt, zou de grotere stroming al het water
in één richting meevoeren.

Daarom kan halfslachtig gebed ons niet veranderen. Daarom stuit

oppervlakkig berouw af op diepere patronen en neigingen. De
intensiteit is tegengesteld: het verlangen naar vrijheid is een kaars,

12



DE SNELKOPPELING
(Verwelkte Vleugels)

DE STRIJD —
(Essentiéle Groet)

DE COCOON & DE VLINDER:
Het Doel van Moeilijkheden

Door Inspanning wordt vloeistof in de Moeilijkheid verwijderd.
vleugels geduwd. Capaciteit verhinderd.
Maakt vliegen mogelijk.

terwijl de aantrekkingskracht van een gewoonte een vreugdevuur
is. Totdat de verhoudingen verschuiven, staat de uitkomst van
tevoren vast.

De Cocon en de Vlinder

Er is een verhaal over een man die op een dag een cocon vond en
zag hoe de vlinder worstelde om eruit te komen. De opening was
heel klein en de vlinder duwde en spande zich urenlang in. Uit
medelijden pakte de man een schaar en knipte de cocon om de
opening groter te maken. De vlinder kwam er gemakkelijk uit, maar
zijn lichaam was gezwollen en zijn vleugels waren verschrompeld,
zodat hij nooit zou kunnen vliegen.

13



Wat de man niet begreep was dat het worstelen door de kleine
opening een natuurlijke manier was om vloeistof uit het lichaam van
de vlinder in zijn vleugels te persen. De zogenaamde moeilijkheid
die wreed leek, was essentieel voor de vlinder om zijn vliegvermogen
te ontwikkelen. Op dezelfde manier vraagt de zoeker er om die wil
dat God de worsteling uit de reis wegneemt, met verschrompelde
vleugels tevoorschijn te komen.

Veel zoekers bidden om bevrijding van hun neigingen. Ze vragen
God om hun wensen weg te nemen, hun wil te versterken en het
pad gemakkelijker te maken, maar vaak lijkt er niets te gebeuren.
De wens blijft, de wil blijft zwak en het pad blijft moeilijk. Dit
leidt ertoe dat sommige zoekers gaan twijfelen en hun vertrouwen
verliezen. Ze denken dat God niet luistert, dat God er niet om geeft,
of dat God niet bestaat... maar er is nog een andere mogelijkheid.

SPIJT VS. BEROUW: De Anatomie van de Bocht

SPIT BEROUW
(De terugblik) (De Existentiéle Spil)

Ego-Fixatie. "Ik wou dat ik dat niet had Totale Eerlijkheid.
gedaan." "Ik kan zo niet doorgaan. Help me."
Een Spiraal van Schaamte Emotionele Lus. Een “Voor en Na”. Voorwaartse Draai



Wat als Gods antwoord is om de moeilijkheid zelf te gebruiken
voor transformatie? Wat als de strijd het middel is waarmee de
zoeker juist de vereiste kracht ontwikkelt tot bevrijding? Overweeg
het alternatief. Als God op verzoek gewoon elke lastige neiging
zou verwijderen, zou de zoeker spiritueel infantiel blijven. Deze
zou nooit de innerlijke spierkracht ontwikkelen die echte vrijheid
vereist en zou bevrijd worden zonder vrij te worden. De strijd is
geen bewijs van goddelijke onverschilligheid, het is het leerplan.

Er is een verschil tussen spijt en berouw. Spijt zegt: “Tk wou dat
ik dat niet had gedaan. Ik voel me er slecht over en hoop het de
volgende keer beter te doen.” Berouw zegt: “Ik zie wat ik heb
gedaan, ik zie wat het kost en ik zie dat ik zo niet verder kan gaan.
Iets in mij keert zich nu, op dit moment, in een andere richting.”

Spijt is emotioneel en gaat vaak gepaard met een steeds zwaarder
wordende last van schuld en schaamte, terwijl berouw existentieel
is. Spijt komt en gaat op bewust niveau, terwijl het een rol blijft
spelen in onze onbewuste patronen, terwijl berouw een duidelijk
voor en na markeert en actie vereist om de patronen te doorbreken.

De tiende Maxim' van Babuji Maharaj roept op tot berouw, niet
alleen tot spijt. De smekende houding die Babuji beschrijtt is geen
houding van zelfmedelijden of verdriet, maar een houding van
kinderlijke eerlijkheid voor het Goddelijke, niets om te verbergen,

! Chandra, Ram., 2019. Commentary on the Ten Maxims of Sahaj Marg.
Shri Ram Chandra Mission, India.

15



niets om te verdedigen, maar eenvoudig de werkelijke toestand van
het hart tonen en om hulp vragen.

Wanneer berouw oprecht is, wordt er geen belofte gedaan die niet
kan worden nagekomen. In plaats daarvan wordt gezegd: “Dit is
wie ik ben. Dit is wat ik heb gedaan. Ik weet niet of ik kan stoppen,
maar ik weet dat ik wil stoppen. Alstublieft help me.” Dit soort
gebed reikt dieper dan onze patronen en neigingen. Een dergelijke
eerlijkheid maakt de weg vrij voor genade om te werken waar

inspanningen hebben gefaald.

Er is een geheim dat onze relatie met verlangens onmiddellijk
verandert: onze patronen willen niet wat ze lijken te willen, maar
wijzen eigenlijk op iets diepers. Het sterke verlangen naar fysiek
genot is in wezen een verlangen naar eenheid. Het rusteloze zoeken
naar tijdelijke bevrediging is in wezen een zoeken naar voortdurende
vervulling. De gehechtheid aan wat voorbijgaat is in wezen een
poging om vast te houden aan wat eeuwig is. De patronen zijn niet
verkeerd in wat ze zoeken; ze zijn verkeerd in waar ze het zoeken.

Als we dit begrijpen, zullen we onze patronen met compassie
tegemoet treden in plaats van met strijd: “Tk zie wat je probeert te
vinden. Het is hier niet, maar ik weet waar het is. Kom met me mee.”

Deze reactie is anders dan het bestrijden van een patroon, of
het onderdrukken of ontkennen van het bestaan ervan. Vechten
versterkt beide kanten alleen maar, en ontkennen laat het etteren
in het onderbewuste, waar het nog steeds kan worden getriggerd.

16



Aan de andere kant lost het schijnen van een licht het misverstand
bij de wortel op.

Op een bepaald moment tijdens de reis verandert er iets. Het is
geen dramatische verandering en er is geen fanfare. Vaak merken
we het niet meteen, maar ons zwaartepunt verschuift. Voorheen
was het hart gericht op plezier, met af en toe een blik op vrijheid.
Nu is het hart gericht op vrijheid, met af en toe aantrekking vanuit
het oude patroon. De aantrekking blijft bestaan, maar de oriéntatie
is veranderd.

Deze verschuiving kan niet worden afgedwongen, maar we
kunnen ons er wel op voorbereiden. Iemand die leert zeilen, zal
bij harde wind en hoge golven kapseizen, maar uiteindelijk, door
voortdurend te oefenen, bedreven raken in het zeilen onder alle
weersomstandigheden. Op dezelfde manier bereidt onze praktijk —
dagelijkse reiniging, dagelijks mediteren, eerlijke zelfbeoordelingen,
de opgebouwde gevolgen van vallen en de groeiende vertrouwdheid
met wat er voorbij onze patronen ligt — ons voor op de verdere reis.
Dan vindt de verschuiving zelf plaats door genade, op het juiste
moment, wanneer het hart er klaar voor is.

Als je dit leest en je herkent je eigen strijd, weet dan dat het
vallen niet voor niets is geweest. Elke mislukking heeft iets in je
achtergelaten en elk herstel heeft iets opgebouwd. Het feit op
zich dat je het gewicht hiervan voelt, suggereert dat iets in jou niet

heeft opgegeven.

17



Wat nu nodig is, is niet meer dezelfde soort inspanning, maar een
verschuiving in de kwaliteit van het verlangen. Hier zijn enkele
suggesties:

Stop met het doen van beloftes die je niet kunt nakomen. Maak
in plaats daarvan een eerlijke inschatting: hoeveel vrijheid wil je
eigenlijk> Meet het af aan door de mate waarin je wordt aangetrokken
door je patronen van verlangen. Wees nauwkeurig, wees beslist en
word je bewust van de relatieve aantrekkingskrachten.

Vraag jezelf dan af: "Hoe kan de verhouding verschuiven?” Dat
gebeurt niet door wilskracht of morele inspanningen, maar door
de grotere honger te voeden en de kleinere te laten verhongeren.
Dit bereik je door jezelf bloot te stellen aan de transmissie die het
diepere verlangen doet ontwaken, en door om te gaan met mensen
wier oriéntatie je herinnert aan je eigen hoogste mogelijkheden.

Er is één belofte die het waard is om na te komen: de belofte om
te blijven proberen. Het heeft geen zin om elke keer te beloven dat
je zult slagen, want dat kun je als mens niet garanderen. Blijven
proberen, blijven opstaan, je hart blijven richten op het hoogste,
dat ligt allemaal binnen ons bereik.

THet Goddelijke meet geen vooruitgang af aan de afwezigheid van
mislukking; het Goddelijke meet vooruitgang af aan de volharding
van het streven. De zoeker die duizend keer valt en duizend-en-
één keer weer opstaat, heeft iets belangrijks laten zien: deze heeft
geweigerd het pad te verlaten. Deze weigering is op zichzelf al een

18



overwinning, en de volharding is op zichzelf al een transformatie.
Na verloop van tijd rijpt uit wat begint als een koppige en soms
mechanische inspanning tot een natuurlijke oriéntatie. Wat een
worsteling was, wordt een stroom, en wat verdeeld was, wordt heel.

Het verdeelde hart blijft niet voor altijd verdeeld.
Op een dag, zonder veel ophef, vindt het gewoon zijn richting.

En wanneer dat gebeurt, vraagt het zich af waarom het ooit een
andere weg is ingeslagen.

De innerlijke strijd is echt. De weg erdoorheen is oprecht verlangen.
De uitkomst staat al geschreven in de aard van het bewustzijn zelf:
wat waar is, blijft bestaan, en wat onwaar is, verdwijnt. Het is jouw
taak om jezelf steeds weer af te stemmen op wat waar is, totdat die
afstemming permanent wordt.

Die afstemming wordt vrijheid genoemd.
En vrijheid roept je naar huis.

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Met liefde en respect,
Kamlesh
Pujya Shri Lalaji Maharaj's verjaardag, 2 februari 2026

19



Masterclasses with Daaji

You can start Heartfulness
meditation at any time! Join Daaji
for a three-part masterclass series,
where he shares the benefits of the
Heartfulness way and explains how
to add Heartfulness relaxation,
meditation, cleaning and prayer to
your daily routine. All masterclasses

are free of charge.

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Heartfulness Practices

Discover Heartfulness
practices-learn to relax,
meditate, clean and pray.

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/

20


https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/
https://heartfulness.org/global/masterclass/

heartfulness

purity

weaves destiny




