/4

°

Ivise

d

=
)
&
O
)
—

> ,;f )dT W<3

,avu ,,
L4 w
e 8y
74

~
w‘

..,W\q

%

¥

DAAJI

6§<
=577l

A

TR

Af«

Message a l'occasion du

153° anniversaire de

J
<
(a4
<
I
!
)3
)
<
—
<
—
a4
I
%)
N
>
=)
)
a






| e coeur divisé

Chers amis,

Un homme d’une cinquantaine d’années était assis devant moi.
I1 avait réussi selon tous les critéres extérieurs, mais ses mains
tremblaient légérement lorsqu’il dit : « Je sais ce que je veux et je sais
ce que je dois faire. Et pourtant, le moment venu, je me surprends
a faire exactement ce que je métais promis de ne plus jamais faire.
Chagque fois que je tombe, je perds une partie de moi-méme. Le regret
est écrasant, la honte me brile, et pourtant, le schéma se répete. »

Il ne parlait pas de violence, de vol ou de trahison. Il parlait de
quelque chose de plus intime, de plus tenace et, a sa fagon, de plus
dévastateur : la guerre qui fait rage dans le coeur humain entre le
désir et I'aspiration.

Cet aveu prend plusieurs formes : le cadre d’dge mir qui ne parvient
pas a se libérer de ses comportements compulsifs ; le chercheur
spirituel qui pratique assidiment le nettoyage mais voit les mémes
tendances revenir ; et le pére de famille qui sait intellectuellement



qu’il perd au change en choisissant un plaisir éphémeére contre la
paix durable, mais qui se laisse emporter lorsque la tentation se
présente. Les détails varient, mais la structure reste la méme : un
cceur divisé, une partie tirant vers la libération, 'autre vers l'esclavage.

Que signifie l'expression « une partie de moi veut la liberté et I'autre
veut suivre mon désir ? » Elle signifie que le coeur n'a pas encore
pris sa décision, du moins pas de maniéere définitive. Uaspiration a
la liberté est authentique, tout comme l'attrait du désir. Les deux
coexistent, et en 'absence d’un mouvement intérieur déterminant,
cest la force la plus puissante qui l'emporte au moment de la

confrontation.

Clest le conflit entre Preya et Shreya, 'agréable et le bon, un conflit
qui est mis en évidence depuis Iépoque védique. Lorsque le mental
est divisé, il manque au cri intérieur la résonance nécessaire pour
atteindre le Divin, car la moitié du cceur est encore accrochée au rivage.

De nombreux chercheurs se retrouvent piégés ici. Ils pratiquent la
méditation, effectuent le nettoyage du soir et suivent la dixiéme
maxime, se repentant au moment du coucher pour les torts commis,
implorant le pardon, promettant de ne pas répéter les mémes choses
encore et encore. Et pourtant, la promesse continue détre rompue.
Chaque promesse rompue a un prix, la confiance sérode, la volonté
s'affaiblit et un désespoir subtil commence  s’installer, le sentiment
que la liberté est peut-étre destinée aux autres, mais pas a eux.

Qulest-ce qui est allé de travers ?



|_es cleux |oups

Selon un enseignement ancien, transmis dans de nombreuses
cultures, deux loups vivent dans le cceur de chaque étre humain. Dun
représente notre nature supérieure, la patience, la bonté, la vérité, la
discipline et 'amour pour ce qui est éternel. L'autre représente notre
nature inférieure,'impulsion, le désir, la tromperie, 'assouvissement
des désirs et I'attachement a ce qui est éphémere

Un jeune homme demande a son ainé : « Quel loup gagne ? » Iainé
répond : « Celui que tu nourris. »

NATURE -~ 7~ )
SUPERIEURE « = =) 7N
Y\\ y y "~ .‘)/
patience o LES DEUX LOUPS = 3 O
e \/ f/ Un cceur divisé o (s ,l.ml.m s,w.n
Lo , / desir impérieux

‘Qourrissez...
- GAGNE \J

T attachement d ce”)
v TR RIS, - qui est éphémere
le plaisir,
l'imagination,
| les attentes

amour pour

l'éternel gl/
_— ALIMENTATION

Z )\ fPINOURRI PAR":
. =4

discipline // Celut que vous e o tromperie

la méditation,
la clarté
le souvenir




Lenseignement est simple, mais son application ne lest pas. Le
chercheur qui lutte contre un désir persistant nourrit les deux loups.
Lors de la méditation du matin le loup supérieur recoit sa part et
lors du nettoyage du soir le loup supérieur est renforcé. Dans les
moments de clarté et de détermination le loup supérieur grandit.

Puis survient un élément déclencheur, et le loup inférieur qui
a également été nourri par I'assouvissement, 'imagination et le
plaisir secret de I'anticipation, se dresse avec la force qui est la
sienne. Et dans ce moment de confrontation, cest le loup le plus
tort qui lemporte. Le probleme nest pas dans la nature inférieure
du chercheur, car tout le monde en a une. Le probleme est que
'alimentation a été trop équilibrée, de sorte que les deux loups
sont restés en vie et vigoureux. La guerre continue car on n'a laissé
aucun des deux s’affaiblir de maniere décisive.

La pratique du nettoyage Heartfulness est profonde. Chaque soir,
le chercheur s’assied, visualise que les complexités et les impuretés
de la journée partent par son dos et qu'il recoit la lumiere divine
qui pénétre en lui par devant. Les impressions sestompent et
lorganisme s’allége. La liberté se rapproche. Pourtant, certains
chercheurs rapportent que malgré des années de nettoyage assidu,
certaines tendances restent incrustées obstinément. Leurs désirs
reviennent, parfois avec plus de force quauparavant, et le schéma
de comportement persiste. Pourquoi ?

Clest parce que le nettoyage élimine ce que le coeur est prét a lacher.
Lorsqu'une tendance est secretement chérie, lorsqu'une partie du



psychisme s’y accroche avec une affection cachée, le nettoyage
rencontre une résistance. La technique continue 4 agir au niveau
qui est le sien. En profondeur, la racine reste protégée par 'identité
méme quelle sert.

Regardez ce qui arrive lorsque le nettoyage est effectué le soir apres
une journée passée a succomber une fois de plus au méme schéma.
Le mental se repent, le coeur est rempli de remords, une priére est
dite pour demander pardon et une promesse est faite. La question
est : cette promesse est-elle sincére ?

La priere tiede

Il y a une grande différence entre vouloir une chose et la vouloir
réellement. Un chercheur qui lutte contre un désir tenace peut
sincérement vouloir la liberté. Au moment du regret, le désir est
intense. Au moment de la priére, I'aspiration semble réelle. Dans
le calme de la méditation, la libération semble proche.

Il y a une grande différence entre vouloir une chose et
la vouloir réellement. Un chercheur qui lutte contre
un désir tenace peut sincerement vouloir la liberté. Au
moment du regret, le désir est intense. Au moment de

la priere, laspiration semble réelle. Dans le calme de la
méditation, la libération semble proche.

Puis I'élément déclencheur apparait. Une situation se présente et
l'ancien circuit s’allume dans le systéme nerveux, entrainant souvent
des réactions enfouies dans les profondeurs du subconscient.
Soudain, toute cette aspiration a quelque chose de plus élevé



sévapore. Il ne reste plus que l'attrait brut du désir, et a ce
moment-13, le chercheur découvre a quel point les racines de son
aspiration étaient superficielles.

Ce nlest pas de l'hypocrisie, cest la condition humaine. Le probleme
nest pas que nous mentons sur notre désir de liberté. Le probleme
est que nous n'avons pas encore cultivé une aspiration assez profonde
pour quelle survive a la confrontation. La priere est réelle, mais elle
est aussi sans conviction.

Une histoire tirée de la tradition illustre bien cela. Un marchand,
troublé par son incapacité a cesser de tromper ses clients, alla
trouver un moine.

« Je sais que cest mal », dit-il. « Tous les soirs, je fais serment détre
honnéte, mais tous les matins, je me surprends & mentir de nouveau.
Qulest-ce qui ne va pas chez moi ? »

Le moine lui demanda : « Lorsque vous faites ce serment le
soir, avez-vous vraiment l'intention d’étre honnéte » » « Oui,
absolument », répondit le marchand.

« Etle matin venu, quand un client se présente, avez-vous toujours
Iintention d’étre honnéte ? »

Le marchand s'arréta un instant avant de répondre : « A ce
moment-13, je veux plutot vendre. »

« Alors votre serment du soir est fait par un homme et votre
choix du matin par un autre. Tant qu’ils ne seront pas réunis, vous

continuerez a rompre votre serment. »



Le marchand demanda comment faire pour qu’ils soient réunis.
Le moine répondit : « Vous devez découvrir ce que vous désirez
plus que la vente. Lorsque vous l'aurez trouvé, le mensonge cessera
de lui-méme. »

Un principe mécanique est a l'ceuvre dans la répétition de I'échec.
Chaque échec affaiblit la structure pour le test suivant. Un pont
congu pour supporter une certaine charge peut en supporter une
légerement plus lourde une fois, mais si cela se répéte, des micro-
fractures apparaissent. Le pont peut sembler encore solide, mais
les dommages sont a l'intérieur. Finalement, ce qui semblait étre
une surcharge mineure provoque une défaillance catastrophique.

La volonté fonctionne de la méme maniere. Chaque fois quelle
est ignorée, chaque fois que la décision claire de lesprit supérieur
est balayée par la vague du désir, quelque chose se fracture. La
fracture peut rester invisible, et pendant ce temps, les dommages

)
s’accumulent.

C’est pourquoi le chercheur qui a échoué de nombreuses fois
déclare souvent se sentir plus faible quau début. Il s’attendait a ce
que la pratique le rende plus fort, mais les échecs répétés ont érodé
précisément la capacité qu’il sefforcait de développer. La solution
nest pas déviter de mettre la volonté a épreuve, mais de cesser de
la mettre en situation déchec.



La transformation commence par une honnéteté inflexible quant a la
condition réelle du cceur. La plupart d'entre nous surestimons notre
engagement envers la liberté et sous-estimons notre attachement
a nos schémas de comportement. Cette erreur d’évaluation nous
amene a faire des promesses impossibles a tenir, érodant ainsi la
confiance évoquée ci-dessus.

A quoi ressemblerait une évaluation honnéte ? Elle impliquerait
d’admettre, sans en avoir honte ni sen défendre, la proportion
exacte de désir qui existe en nous. Sur une échelle de un a dix, a
quel point voulez-vous réellement la libération ? Et sur la méme
échelle, a quel point voulez-vous le plaisir que vous procurent vos
schémas habituels ?

Pour beaucoup, la réponse honnéte est une lecon d’humilité.
Laspiration a la liberté peut étre évaluée a cinq ou six, tandis que
lattrait exercé par le schéma habituel peut étre évalué a huit ou
neuf. Compte tenu de ce rapport, 'issue de toute confrontation est
prévisible. Cependant, ce nest pas une raison pour désespérer, mais
plutot une raison pour élaborer une stratégie. Si votre aspiration est
plus faible que l'attrait du désir, travaillez sur votre aspiration. Ne
continuez pas a faire des promesses qui ne peuvent résister compte
tenu du rapport actuel. Attachez-vous plutét a changer ce rapport.

Laspiration au Divin ne se développe pas par la volonté ; elle se
développe en sexposant, et par losmose qui en résulte.

10



Lorsque nous passons du temps en méditation, ce qui arrive est
au-dela de notre expérience consciente. Lorganisme regoit une
transmission et le coeur absorbe une partie de la condition qui est
transmise. Au fil du temps, par la répétition de lexposition, il se crée
une nouvelle base de référence, une nouvelle norme et un nouveau

sens de ce qui est possible.

Lorsque nous passons du temps en méditation, ce qui
¢ 1f® arrive est au-dela de notre expérience consciente.

L'organisme regoit une transmission et le coeur absorbe

une partie de la condition qui est transmise. Au fil du
temps, par la répétition de l'exposition, il se crée une
nouvelle base de référence, une nouvelle norme et un

nouveau sens de ce qui est possible.

Clest pourquoi I'accent est mis sur le satsang, la compagnie de la
vérité. En présence d'un Maitre ou d’un formateur dévoué dont
laspiration est devenue totale, quelque chose séveille dans notre
cceur. I1 se produit une résonance avec la fréquence du désir supérieur,
et notre propre fréquence commence a changer.

De méme, le temps passé a lire les mots de ceux qui ont fait le
voyage, le temps passé a réfléchir a ce qui existe au-dela de nos
schémas et de nos tendances, le temps passé a servir, qui détourne
l'attention de soi, tout cela nourrit le loup supérieur, tandis que le
loup inférieur recoit moins d’attention.

Le changement se produit progressivement, de sorte qu'un jour,

nous remarquons que la confrontation matinale avec 'autre semble
différente. La tendance a réagir est peut-étre encore 13, mais il y a

11



également autre chose, quelque chose qui nétait pas la auparavant
ou qui était présent mais plus faiblement. La proportion a changg.

Babuji Maharaj a remarqué un jour que si le désir de Dieu était
aussi fort que le désir des choses matérielles, la réalisation serait
instantanée.

Réfléchissons a ce que cela signifie. Lorsqu'un désir puissant surgit,
il envahit tout notre organisme. Les pensées, les sentiments, le corps
et la volonté s’alignent tous en vue de sa réalisation. La résistance
seffondre, car aucune force comparable ne s’y oppose. Qu’arriverait-
il si le désir de libération était aussi total ? Il n'aurait pas a lutter
contre des désirs moins forts, car il les engloberait tout simplement.
De méme qu'un grand fleuve absorbe un petit ruisseau, le courant
le plus fort entrainerait toutes les eaux dans la méme direction.

Clest pourquoi une priére tiede ne peut pas nous transformer.
Clest pourquoi un repentir superficiel rebondit sur les schémas
de comportement profonds et les tendances. L'intensité est
disproportionnée : le désir de liberté est une bougie, tandis que
l'attrait d’une habitude est un feu de joie. Tant que le rapport ne
change pas, le résultat est écrit d’avance.

On raconte 'histoire d'un homme qui découvrit un jour un cocon et
observa comment le papillon se débattait pour en sortir. Louverture
était minuscule et le papillon seffor¢ait depuis des heures. Plein de
compassion, 'homme prit une paire de ciseaux et incisa le cocon

12



pour agrandir louverture. Le papillon sortit facilement, mais son
corps était gonflé et ses ailes atrophiées, ce qui lempécherait a
jamais de voler.

Ce que 'homme n’avait pas compris, cest que cette lutte pour
sortir par louverture étroite était le moyen naturel par lequel le
papillon faisait circuler le fluide de son corps vers ses ailes. Cette
difficulté manifeste, qui semblait cruelle, lui était indispensable pour
développer sa capacité a voler. De méme, le chercheur qui souhaite
que Dieu lui épargne les difficultés du chemin spirituel risque de
se retrouver avec des ailes atrophiées.

LE RACCOURCI
(ailes atrophiées)..
LA LUTTE ——
(la croissance essentielle) g

LE COCON & LE PAPILLON :
L'objectif de la difficulté

Leffort pousse le fluide dans les ailes Difficulté enlevée
Rend le vol possible Capacité empéchée

De nombreux chercheurs prient pour étre libérés de leurs tendances.
Ils demandent 4 Dieu d’éliminer leurs désirs, de renforcer leur
volonté et de leur faciliter le chemin, mais il semble souvent que rien
ne se passe. Le désir demeure, la volonté reste faible et le chemin

13



difficile. Cela conduit certains chercheurs a douter et a perdre la
toi. Ils pensent que Dieu ne les écoute pas, que Dieu sen moque
ou que Dieu n'existe pas... mais il y a une autre possibilité.

Et sila réponse de Dieu consistait a utiliser la difficulté elle-méme
pour la transformation ? Et si la lutte était le moyen par lequel le
chercheur développe justement la force nécessaire pour la libération ?
Réfléchissez a cette possibilité. Si Dieu éliminait simplement toutes
les tendances génantes sur simple demande, le chercheur resterait
spirituellement immature. Il ne développerait jamais la musculature
intérieure quexige la véritable liberté. Il serait libéré sans devenir
libre. La lutte nest pas la preuve de I'indifférence divine ; elle
constitue le cursus.

Il y a une différence entre le regret et le repentir. Le regret dit :
« J'aurais aimé ne pas avoir fait cela. Je me sens mal a cause de cela
et jespére faire mieux la prochaine fois. » Le repentir dit : « Je vois
ce que j’ai fait, je vois quel en est le prix et je vois que je ne peux
pas continuer ainsi. Quelque chose en moi prend maintenant, en
cet instant, un tour différent. »

Le regret est émotionnel et souvent associé a un fardeau de
culpabilité et de honte de plus en plus lourd, tandis que le repentir
est existentiel. Le regret va et vient au niveau conscient, tout en
continuant a reproduire nos schémas inconscients, tandis que le
repentir marque un avant et un aprés clairs, exigeant d’agir pour
briser ces schémas.



REGRET contre REPENTIR : I'anatomie du tournant

REGRET REPENTIR
(Le regard en arriere) (Le pivot existentiel)

A7 : - ) . 1 Honnéteté totale. « Je ne peux pas continuer
Fixation sur 'ego. « J'aimerais ne jamais . .
s comme cela. Aidez-moi. »
avoir fait cela. » R ,
q ; . Un « avant-apreés ». Un tournant vers Uavant.
Une spirale de honte. Boucle émotionnelle.

'La dixi¢me maxime de Babuji Maharaj requiert le repentir, pas
simplement le regret. Lattitude de supplication décrite par Babuji
nlest pas une attitude d’apitoiement sur soi ou de tristesse, mais une
attitude d’honnéteté face au Divin, comme un enfant, ne cachant
rien, ne défendant rien, présentant simplement la condition réelle
du ceeur et demandant de l'aide.

Lorsque le repentir est sincére, il ne fait pas de promesses qu'il ne
peut tenir. Au contraire, il dit : « Voici ce que je suis. Voici ce que
j’ai fait. Je ne sais pas si je peux cesser, mais je sais que je veux cesser.
Aidez-moi, je vous en prie. » Ce type de priére va plus loin que nos

'Ram Chandra, 2019. Commentaire sur les dix Maximes du Sahaj Marg.
Shri Ram Chandra Mission, Inde.

15



schémas de comportement et nos tendances. Une telle honnéteté
ouvre la voie a la grace, 1a ou les efforts ont échoué.

Il existe un secret qui change instantanément notre rapport aux
désirs : nos schémas ne veulent pas ce qu’ils semblent vouloir,
mais indiquent en réalité quelque chose de plus profond. Le désir
ardent de plaisir physique est, a la base, un désir ardent d’union.
La recherche incessante d’'une satisfaction momentanée est, a la
base, une recherche dépanouissement permanent. L'attachement
a ce qui passe est, a la base, une tentative de s’arrimer a ce qui est
éternel. Les comportements ne sont pas mauvais de par ce qu’ils
cherchent, ils sont mauvais de par la ot ils le cherchent.

Lorsque cela est compris, nos comportements seront accueillis avec
compassion plutdt qu'avec hostilité : « Je vois ce que tu essaies de
trouver. Ce nest pas ici, mais je sais ot cela se trouve. Viens avec moi. »

Cette réponse est diftérente de celle consistant a lutter contre un
comportement, a le réprimer ou a nier son existence. La lutte ne
fait que renforcer les deux parties en présence et le déni laisse les
choses senvenimer dans le subconscient, ou elles peuvent encore étre
activées. En revanche, les mettre en lumiere dissipe le malentendu
a la racine.

A un moment donné du parcours, quelque chose change. Ce nlest
pas un changement radical et il se produit sans fanfare. Souvent,

16



nous ne le remarquons pas immédiatement, mais notre centre de
gravité bouge. Auparavant, le cceur était orienté vers le plaisir, avec
quelques regards ponctuels vers la liberté. A présent, le cceur est
orienté vers la liberté, avec des tiraillements occasionnels venant
des vieux schémas. Les tiraillements continuent, mais l'orientation

a changg.

Ce changement ne peut étre forcé, mais nous pouvons nous y
préparer. Une personne qui apprend a naviguer chavirera dans
des vents violents et des vagues déferlantes ; pourtant, a force de
pratique réguliére, elle finira par devenir habile a naviguer quelles
que soient les conditions météorologiques. De méme, notre pratique,
notre nettoyage quotidien, notre méditation quotidienne, notre
auto-évaluation honnéte, les conséquences de 'accumulation de
nos défaillances et notre familiarité croissante avec ce qui est au-
dela de nos schémas nous préparent a la suite du voyage. Puis, le
changement lui-méme se produit par la grace, en temps voulu,
lorsque le cceur est prét.

Si en lisant ceci, vous reconnaissez votre propre lutte, sachez que
ces chutes nont pas été vaines. Chaque échec a déposé quelque
chose en vous et chaque rétablissement a construit quelque chose.
Le fait méme que vous en ressentiez le poids suggere que quelque
chose en vous n'a pas abandonné.

Ce dont vous avez besoin maintenant, ce nest pas de redoubler

d’efforts, mais de changer la qualité de votre désir. Voici quelques
suggestions :

17



Cessez de faire des promesses que vous ne pouvez pas tenir. Faites
plutot une évaluation honnéte : a quel point voulez-vous vraiment la
liberté » Comparez avec l'attirance quexercent sur vous les schémas
de vos désirs. Soyez précis, soyez déterminé et prenez conscience
des du rapport de force entre les deux.

Puis demandez-vous : « Comment ce rapport peut-il changer ? » Cela
ne se fera pas par la volonté ou leffort moral, mais en nourrissant
la plus grande faim et en affamant la plus petite. Cela viendra en
étant exposé a la transmission qui éveille 'aspiration profonde et
en fréquentant ceux dont l'orientation vous rappelle votre potentiel
le plus élevé.

Ily a une promesse qui vaut la peine d’étre tenue, celle de continuer
a essayer. Il est inutile de promettre de réussir a chaque fois, car cela
dépasse les capacités humaines. Continuer a essayer, continuer a
sélever, continuer a tourner son cceur vers ce qu'il y a de plus haut,
tout cela est a notre portée.

Le Divin ne mesure pas le progres a 'absence déchec ; le Divin
mesure le progres a la persévérance dans I'aspiration. Le chercheur
qui tombe mille fois et se reléve mille et une fois prouve une chose
importante : il refuse d’abandonner la voie. Ce refus est en soi une
victoire, et la persévérance est en soi une transformation. Avec
le temps, ce qui commence comme un effort obstiné et parfois
mécanique murit pour devenir une orientation naturelle. Ce qui
était une lutte devient un flux, et ce qui était divisé devient entier.

18



Le cceur divisé ne reste pas divisé a jamais.
Un jour, sans tambour ni trompette, il trouve simplement sa direction.

Et lorsqu’il la trouve, il se demande comment il a bien pu aller
dans un autre sens.

La guerre intérieure est réelle. Le chemin qui la traverse est un
désir sincere. Le résultat est déja inscrit dans la nature méme de la
conscience : ce qui est vrai dure et ce qui est faux disparait. Votre
travail consiste a vous aligner encore et toujours sur ce qui est vrai,
jusqu'a ce que cet alignement devienne permanent.

Cet alignement s’appelle liberté. Et la liberté vous invite a rentrer

chez vous.
Om Shanti, Shanti, Shanti.

AVCC amour et respect,
Kamlesh
Anniversaire de Pujya Shri Lalaji Maharaj, 2 février 2026

Message a [occasion du 153° anniversaire de
Pujya Shri Lalaji Maharaj
1, 2 et 3 fevrier 2026, Kanha Shanti Vanam



Vous pouvez commencer la méditation
Heartfulness a tout moment ! Rejoignez
Daaji pour une série de trois masterclasses
en ligne, dans lesquelles il explique les
bienfaits de la méthode Heartfulness
et la maniére d’ajouter la relaxation,
la méditation, le nettoyage et la priere
Heartfulness a votre routine quotidienne.

Ces masterclasses sont gratuites.

Anglais :

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Pratiques Heartfulness

Découvrez les pratiques Heartfulness :
en francais.
https://fr.heartfulness.org/

En anglais :

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/




weaves destiny

purity

heartfulness




