
DA A J I

Le cœur 
divisé

Message à l’occasion du

153e anniversaire de

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1, 2 et 3 février 2026, Kanha Shanti Vanam





3

Chers amis,

Un homme d’une cinquantaine d’années était assis devant moi. 
Il avait réussi selon tous les critères extérieurs, mais ses mains 
tremblaient légèrement lorsqu’il dit : « Je sais ce que je veux et je sais 
ce que je dois faire. Et pourtant, le moment venu, je me surprends 
à faire exactement ce que je m’étais promis de ne plus jamais faire. 
Chaque fois que je tombe, je perds une partie de moi-même. Le regret 
est écrasant, la honte me brûle, et pourtant, le schéma se répète. »

Il ne parlait pas de violence, de vol ou de trahison. Il parlait de 
quelque chose de plus intime, de plus tenace et, à sa façon, de plus 
dévastateur : la guerre qui fait rage dans le cœur humain entre le 
désir et l’aspiration.

Cet aveu prend plusieurs formes : le cadre d’âge mûr qui ne parvient 
pas à se libérer de ses comportements compulsifs  ; le chercheur 
spirituel qui pratique assidûment le nettoyage mais voit les mêmes 
tendances revenir ; et le père de famille qui sait intellectuellement 

Le cœur divisé



4

qu’il perd au change en choisissant un plaisir éphémère contre la 
paix durable, mais qui se laisse emporter lorsque la tentation se 
présente. Les détails varient, mais la structure reste la même : un 
cœur divisé, une partie tirant vers la libération, l’autre vers l’esclavage.

La division intérieure

Que signifie l’expression « une partie de moi veut la liberté et l’autre 
veut suivre mon désir ? » Elle signifie que le cœur n’a pas encore 
pris sa décision, du moins pas de manière définitive. L’aspiration à 
la liberté est authentique, tout comme l’attrait du désir. Les deux 
coexistent, et en l’absence d’un mouvement intérieur déterminant, 
c’est la force la plus puissante qui l’emporte au moment de la 
confrontation.

C’est le conflit entre Preya et Shreya, l’agréable et le bon, un conflit 
qui est mis en évidence depuis l’époque védique. Lorsque le mental 
est divisé, il manque au cri intérieur la résonance nécessaire pour 
atteindre le Divin, car la moitié du cœur est encore accrochée au rivage.

De nombreux chercheurs se retrouvent piégés ici. Ils pratiquent la 
méditation, effectuent le nettoyage du soir et suivent la dixième 
maxime, se repentant au moment du coucher pour les torts commis, 
implorant le pardon, promettant de ne pas répéter les mêmes choses 
encore et encore. Et pourtant, la promesse continue d’être rompue. 
Chaque promesse rompue a un prix, la confiance s’érode, la volonté 
s’affaiblit et un désespoir subtil commence à s’installer, le sentiment 
que la liberté est peut-être destinée aux autres, mais pas à eux.

Qu’est-ce qui est allé de travers ?



NATURE
SUPÉRIEURE

NATURE
INFÉRIEURE

patience
bonté
vérité

discipline

amour pour 
l’éternel

impulsion
désir impérieux

tromperie
assouvissement    

des désirs 
attachement à ce 
qui est éphémère

LES DEUX LOUPS 
Un cœur divisé

Celui que vous 
nourrissez...

GAGNE
ALIMENTATION

NOURRI PAR :
la méditation,

la clarté
le souvenir

ALIMENTATION
NOURRI PAR :

le plaisir,
l’imagination,

les attentes

5

Les deux loups

Selon un enseignement ancien, transmis dans de nombreuses 
cultures, deux loups vivent dans le cœur de chaque être humain. L’un 
représente notre nature supérieure, la patience, la bonté, la vérité, la 
discipline et l’amour pour ce qui est éternel. L’autre représente notre 
nature inférieure, l’impulsion, le désir, la tromperie, l’assouvissement 
des désirs et l’attachement à ce qui est éphémère

Un jeune homme demande à son aîné : « Quel loup gagne ? » L’aîné 
répond : « Celui que tu nourris. »



6

L’enseignement est simple, mais son application ne l’est pas. Le 
chercheur qui lutte contre un désir persistant nourrit les deux loups. 
Lors de la méditation du matin le loup supérieur reçoit sa part et 
lors du nettoyage du soir le loup supérieur est renforcé. Dans les 
moments de clarté et de détermination le loup supérieur grandit.

Puis survient un élément déclencheur, et le loup inférieur qui 
a également été nourri par l’assouvissement, l’imagination et le 
plaisir secret de l’anticipation, se dresse avec la force qui est la 
sienne. Et dans ce moment de confrontation, c’est le loup le plus 
fort qui l’emporte. Le problème n’est pas dans la nature inférieure 
du chercheur, car tout le monde en a une. Le problème est que 
l’alimentation a été trop équilibrée, de sorte que les deux loups 
sont restés en vie et vigoureux. La guerre continue car on n’a laissé 
aucun des deux s’affaiblir de manière décisive.

Pourquoi le nettoyage seul ne suffit pas toujours

La pratique du nettoyage Heartfulness est profonde. Chaque soir, 
le chercheur s’assied, visualise que les complexités et les impuretés 
de la journée partent par son dos et qu’il reçoit la lumière divine 
qui pénètre en lui par devant. Les impressions s’estompent et 
l’organisme s’allège. La liberté se rapproche. Pourtant, certains 
chercheurs rapportent que malgré des années de nettoyage assidu, 
certaines tendances restent incrustées obstinément. Leurs désirs 
reviennent, parfois avec plus de force qu’auparavant, et le schéma 
de comportement persiste. Pourquoi ?

C’est parce que le nettoyage élimine ce que le cœur est prêt à lâcher. 
Lorsqu’une tendance est secrètement chérie, lorsqu’une partie du 



7

psychisme s’y accroche avec une affection cachée, le nettoyage 
rencontre une résistance. La technique continue à agir au niveau 
qui est le sien. En profondeur, la racine reste protégée par l’identité 
même qu’elle sert.

Regardez ce qui arrive lorsque le nettoyage est effectué le soir après 
une journée passée à succomber une fois de plus au même schéma. 
Le mental se repent, le cœur est rempli de remords, une prière est 
dite pour demander pardon et une promesse est faite. La question 
est : cette promesse est-elle sincère ? 

La prière tiède

Il y a une grande différence entre vouloir une chose et la vouloir 
réellement. Un chercheur qui lutte contre un désir tenace peut 
sincèrement vouloir la liberté. Au moment du regret, le désir est 
intense. Au moment de la prière, l’aspiration semble réelle. Dans 
le calme de la méditation, la libération semble proche.

Il y a une grande différence entre vouloir une chose et 
la vouloir réellement. Un chercheur qui lutte contre 
un désir tenace peut sincèrement vouloir la liberté. Au 
moment du regret, le désir est intense. Au moment de 
la prière, l’aspiration semble réelle. Dans le calme de la 
méditation, la libération semble proche.

Puis l’élément déclencheur apparaît. Une situation se présente et 
l’ancien circuit s’allume dans le système nerveux, entraînant souvent 
des réactions enfouies dans les profondeurs du subconscient. 
Soudain, toute cette aspiration à quelque chose de plus élevé



8

s’évapore. Il ne reste plus que l’attrait brut du désir, et à ce 
moment-là, le chercheur découvre à quel point les racines de son 
aspiration étaient superficielles.

Ce n’est pas de l’hypocrisie, c’est la condition humaine. Le problème 
n’est pas que nous mentons sur notre désir de liberté. Le problème 
est que nous n’avons pas encore cultivé une aspiration assez profonde 
pour qu’elle survive à la confrontation. La prière est réelle, mais elle 
est aussi sans conviction.

Le marchand et le moine

Une histoire tirée de la tradition illustre bien cela. Un marchand, 
troublé par son incapacité à cesser de tromper ses clients, alla 
trouver un moine. 
« Je sais que c’est mal », dit-il. « Tous les soirs, je fais serment d’être 
honnête, mais tous les matins, je me surprends à mentir de nouveau. 
Qu’est-ce qui ne va pas chez moi ? »

Le moine lui demanda  : « Lorsque vous faites ce serment le 
soir, avez-vous vraiment l’intention d’être honnête ? » « Oui, 
absolument », répondit le marchand.
« Et le matin venu, quand un client se présente, avez-vous toujours 
l’intention d’être honnête ? » 
Le marchand s’arrêta un instant avant de répondre  : « À ce 
moment-là, je veux plutôt vendre. »
« Alors votre serment du soir est fait par un homme et votre 
choix du matin par un autre. Tant qu’ils ne seront pas réunis, vous 
continuerez à rompre votre serment. »



9

Le marchand demanda comment faire pour qu’ils soient réunis.
Le moine répondit : « Vous devez découvrir ce que vous désirez 
plus que la vente. Lorsque vous l’aurez trouvé, le mensonge cessera 
de lui-même. »

L’érosion de la volonté

Un principe mécanique est à l’œuvre dans la répétition de l’échec. 
Chaque échec affaiblit la structure pour le test suivant. Un pont 
conçu pour supporter une certaine charge peut en supporter une 
légèrement plus lourde une fois, mais si cela se répète, des micro-
fractures apparaissent. Le pont peut sembler encore solide, mais 
les dommages sont à l’intérieur. Finalement, ce qui semblait être 
une surcharge mineure provoque une défaillance catastrophique.

La volonté fonctionne de la même manière. Chaque fois qu’elle 
est ignorée, chaque fois que la décision claire de l’esprit supérieur 
est balayée par la vague du désir, quelque chose se fracture. La 
fracture peut rester invisible, et pendant ce temps, les dommages 
s’accumulent.

C’est pourquoi le chercheur qui a échoué de nombreuses fois 
déclare souvent se sentir plus faible qu’au début. Il s’attendait à ce 
que la pratique le rende plus fort, mais les échecs répétés ont érodé 
précisément la capacité qu’il s’efforçait de développer. La solution 
n’est pas d’éviter de mettre la volonté à l’épreuve, mais de cesser de 
la mettre en situation d’échec.



10

L’évaluation honnête

La transformation commence par une honnêteté inflexible quant à la 
condition réelle du cœur. La plupart d’entre nous surestimons notre 
engagement envers la liberté et sous-estimons notre attachement 
à nos schémas de comportement. Cette erreur d’évaluation nous 
amène à faire des promesses impossibles à tenir, érodant ainsi la 
confiance évoquée ci-dessus. 

À quoi ressemblerait une évaluation honnête ? Elle impliquerait 
d’admettre, sans en avoir honte ni s’en défendre, la proportion 
exacte de désir qui existe en nous. Sur une échelle de un à dix, à 
quel point voulez-vous réellement la libération ? Et sur la même 
échelle, à quel point voulez-vous le plaisir que vous procurent vos 
schémas habituels ?

Pour beaucoup, la réponse honnête est une leçon d’humilité. 
L’aspiration à la liberté peut être évaluée à cinq ou six, tandis que 
l’attrait exercé par le schéma habituel peut être évalué à huit ou 
neuf. Compte tenu de ce rapport, l’issue de toute confrontation est 
prévisible. Cependant, ce n’est pas une raison pour désespérer, mais 
plutôt une raison pour élaborer une stratégie. Si votre aspiration est 
plus faible que l’attrait du désir, travaillez sur votre aspiration. Ne 
continuez pas à faire des promesses qui ne peuvent résister compte 
tenu du rapport actuel. Attachez-vous plutôt à changer ce rapport.

Ce qui renforce l’aspiration

L’aspiration au Divin ne se développe pas par la volonté ; elle se 
développe en s’exposant, et par l’osmose qui en résulte.



11

Lorsque nous passons du temps en méditation, ce qui arrive est 
au-delà de notre expérience consciente. L’organisme reçoit une 
transmission et le cœur absorbe une partie de la condition qui est 
transmise. Au fil du temps, par la répétition de l’exposition, il se crée 
une nouvelle base de référence, une nouvelle norme et un nouveau 
sens de ce qui est possible.

C’est pourquoi l’accent est mis sur le satsang, la compagnie de la 
vérité. En présence d’un Maître ou d’un formateur dévoué dont 
l’aspiration est devenue totale, quelque chose s’éveille dans notre 
cœur. Il se produit une résonance avec la fréquence du désir supérieur, 
et notre propre fréquence commence à changer.

De même, le temps passé à lire les mots de ceux qui ont fait le 
voyage, le temps passé à réfléchir à ce qui existe au-delà de nos 
schémas et de nos tendances, le temps passé à servir, qui détourne 
l’attention de soi, tout cela nourrit le loup supérieur, tandis que le 
loup inférieur reçoit moins d’attention.

Le changement se produit progressivement, de sorte qu’un jour, 
nous remarquons que la confrontation matinale avec l’autre semble 
différente. La tendance à réagir est peut-être encore là, mais il y a 

Lorsque nous passons du temps en méditation, ce qui 
arrive est au-delà de notre expérience consciente. 
L’organisme reçoit une transmission et le cœur absorbe 
une partie de la condition qui est transmise. Au fil du 
temps, par la répétition de l’exposition, il se crée une 
nouvelle base de référence, une nouvelle norme et un 
nouveau sens de ce qui est possible.



12

également autre chose, quelque chose qui n’était pas là auparavant 
ou qui était présent mais plus faiblement. La proportion a changé.

La qualité du cri intérieur

Babuji Maharaj a remarqué un jour que si le désir de Dieu était 
aussi fort que le désir des choses matérielles, la réalisation serait 
instantanée.

Réfléchissons à ce que cela signifie. Lorsqu’un désir puissant surgit, 
il envahit tout notre organisme. Les pensées, les sentiments, le corps 
et la volonté s’alignent tous en vue de sa réalisation. La résistance 
s’effondre, car aucune force comparable ne s’y oppose. Qu’arriverait-
il si le désir de libération était aussi total ? Il n’aurait pas à lutter 
contre des désirs moins forts, car il les engloberait tout simplement. 
De même qu’un grand fleuve absorbe un petit ruisseau, le courant 
le plus fort entraînerait toutes les eaux dans la même direction.

C’est pourquoi une prière tiède ne peut pas nous transformer. 
C’est pourquoi un repentir superficiel rebondit sur les schémas 
de comportement profonds et les tendances. L’intensité est 
disproportionnée : le désir de liberté est une bougie, tandis que 
l’attrait d’une habitude est un feu de joie. Tant que le rapport ne 
change pas, le résultat est écrit d’avance.

Le cocon et le papillon

On raconte l’histoire d’un homme qui découvrit un jour un cocon et 
observa comment le papillon se débattait pour en sortir. L’ouverture 
était minuscule et le papillon s’efforçait depuis des heures. Plein de 
compassion, l’homme prit une paire de ciseaux et incisa le cocon 



13

pour agrandir l’ouverture. Le papillon sortit facilement, mais son 
corps était gonflé et ses ailes atrophiées, ce qui l’empêcherait à 
jamais de voler.

Ce que l’homme n’avait pas compris, c’est que cette lutte pour 
sortir par l’ouverture étroite était le moyen naturel par lequel le 
papillon faisait circuler le fluide de son corps vers ses ailes. Cette 
difficulté manifeste, qui semblait cruelle, lui était indispensable pour 
développer sa capacité à voler. De même, le chercheur qui souhaite 
que Dieu lui épargne les difficultés du chemin spirituel risque de 
se retrouver avec des ailes atrophiées.

Difficulté enlevée
Capacité empêchée

L’effort pousse le fluide dans les ailes
Rend le vol possible 

LA LUTTE
(la croissance essentielle)

LE RACCOURCI
(ailes atrophiées)

LE COCON & LE PAPILLON :
L’objectif de la difficulté

De nombreux chercheurs prient pour être libérés de leurs tendances. 
Ils demandent à Dieu d’éliminer leurs désirs, de renforcer leur 
volonté et de leur faciliter le chemin, mais il semble souvent que rien 
ne se passe. Le désir demeure, la volonté reste faible et le chemin



difficile. Cela conduit certains chercheurs à douter et à perdre la 
foi. Ils pensent que Dieu ne les écoute pas, que Dieu s’en moque 
ou que Dieu n’existe pas... mais il y a une autre possibilité.

Et si la réponse de Dieu consistait à utiliser la difficulté elle-même 
pour la transformation ? Et si la lutte était le moyen par lequel le 
chercheur développe justement la force nécessaire pour la libération ? 
Réfléchissez à cette possibilité. Si Dieu éliminait simplement toutes 
les tendances gênantes sur simple demande, le chercheur resterait 
spirituellement immature. Il ne développerait jamais la musculature 
intérieure qu’exige la véritable liberté. Il serait libéré sans devenir 
libre. La lutte n’est pas la preuve de l’indifférence divine ; elle 
constitue le cursus.

Le moment du véritable repentir

Il y a une différence entre le regret et le repentir. Le regret dit : 
« J’aurais aimé ne pas avoir fait cela. Je me sens mal à cause de cela 
et j’espère faire mieux la prochaine fois. » Le repentir dit : « Je vois 
ce que j’ai fait, je vois quel en est le prix et je vois que je ne peux 
pas continuer ainsi. Quelque chose en moi prend maintenant, en 
cet instant, un tour différent. »

Le regret est émotionnel et souvent associé à un fardeau de 
culpabilité et de honte de plus en plus lourd, tandis que le repentir 
est existentiel. Le regret va et vient au niveau conscient, tout en 
continuant à reproduire nos schémas inconscients, tandis que le 
repentir marque un avant et un après clairs, exigeant d’agir pour 
briser ces schémas.



15

1La dixième maxime  de Babuji Maharaj requiert le repentir, pas 
simplement le regret. L’attitude de supplication décrite par Babuji 
n’est pas une attitude d’apitoiement sur soi ou de tristesse, mais une 
attitude d’honnêteté face au Divin, comme un enfant, ne cachant 
rien, ne défendant rien, présentant simplement la condition réelle 
du cœur et demandant de l’aide. 

Lorsque le repentir est sincère, il ne fait pas de promesses qu’il ne 
peut tenir. Au contraire, il dit : « Voici ce que je suis. Voici ce que 
j’ai fait. Je ne sais pas si je peux cesser, mais je sais que je veux cesser. 
Aidez-moi, je vous en prie. » Ce type de prière va plus loin que nos 

1Ram Chandra, 2019. Commentaire sur les dix Maximes du Sahaj Marg. 
Shri Ram Chandra Mission, Inde.

REGRET
(Le regard en arrière)

REPENTIR
(Le pivot existentiel)

REGRET contre REPENTIR : l’anatomie du tournant

Fixation sur l’ego.  « J’aimerais ne jamais 
avoir fait cela. »

Une spirale de honte. Boucle émotionnelle.

Honnêteté totale. « Je ne peux pas continuer 
comme cela. Aidez-moi. »
Un « avant-après ». Un tournant vers l’avant.



16

schémas de comportement et nos tendances. Une telle honnêteté 
ouvre la voie à la grâce, là où les efforts ont échoué.

Ce que veulent réellement nos schémas de comportement

Il existe un secret qui change instantanément notre rapport aux 
désirs  : nos schémas ne veulent pas ce qu’ils semblent vouloir, 
mais indiquent en réalité quelque chose de plus profond. Le désir 
ardent de plaisir physique est, à la base, un désir ardent d’union. 
La recherche incessante d’une satisfaction momentanée est, à la 
base, une recherche d’épanouissement permanent. L’attachement 
à ce qui passe est, à la base, une tentative de s’arrimer à ce qui est 
éternel. Les comportements ne sont pas mauvais de par ce qu’ils 
cherchent, ils sont mauvais de par là où ils le cherchent.

Lorsque cela est compris, nos comportements seront accueillis avec 
compassion plutôt qu’avec hostilité : « Je vois ce que tu essaies de 
trouver. Ce n’est pas ici, mais je sais où cela se trouve. Viens avec moi. »

Cette réponse est différente de celle consistant à lutter contre un 
comportement, à le réprimer ou à nier son existence. La lutte ne 
fait que renforcer les deux parties en présence et le déni laisse les 
choses s’envenimer dans le subconscient, où elles peuvent encore être 
activées. En revanche, les mettre en lumière dissipe le malentendu 
à la racine.

Le tournant qui change tout

À un moment donné du parcours, quelque chose change. Ce n’est 
pas un changement radical et il se produit sans fanfare. Souvent, 



17

nous ne le remarquons pas immédiatement, mais notre centre de 
gravité bouge. Auparavant, le cœur était orienté vers le plaisir, avec 
quelques regards ponctuels vers la liberté. À présent, le cœur est 
orienté vers la liberté, avec des tiraillements occasionnels venant 
des vieux schémas. Les tiraillements continuent, mais l’orientation 
a changé.

Ce changement ne peut être forcé, mais nous pouvons nous y 
préparer. Une personne qui apprend à naviguer chavirera dans 
des vents violents et des vagues déferlantes ; pourtant, à force de 
pratique régulière, elle finira par devenir habile à naviguer quelles 
que soient les conditions météorologiques. De même, notre pratique, 
notre nettoyage quotidien, notre méditation quotidienne, notre 
auto-évaluation honnête, les conséquences de l’accumulation de 
nos défaillances et notre familiarité croissante avec ce qui est au-
delà de nos schémas nous préparent à la suite du voyage. Puis, le 
changement lui-même se produit par la grâce, en temps voulu, 
lorsque le cœur est prêt.

Pour celui qui continue de tomber

Si en lisant ceci, vous reconnaissez votre propre lutte, sachez que 
ces chutes n’ont pas été vaines. Chaque échec a déposé quelque 
chose en vous et chaque rétablissement a construit quelque chose. 
Le fait même que vous en ressentiez le poids suggère que quelque 
chose en vous n’a pas abandonné.

Ce dont vous avez besoin maintenant, ce n’est pas de redoubler 
d’efforts, mais de changer la qualité de votre désir. Voici quelques 
suggestions :



18

Cessez de faire des promesses que vous ne pouvez pas tenir. Faites 
plutôt une évaluation honnête : à quel point voulez-vous vraiment la 
liberté ? Comparez avec l’attirance qu’exercent sur vous les schémas 
de vos désirs. Soyez précis, soyez déterminé et prenez conscience 
des du rapport de force entre les deux.

Puis demandez-vous : « Comment ce rapport peut-il changer ? » Cela 
ne se fera pas par la volonté ou l’effort moral, mais en nourrissant 
la plus grande faim et en affamant la plus petite. Cela viendra en 
étant exposé à la transmission qui éveille l’aspiration profonde et 
en fréquentant ceux dont l’orientation vous rappelle votre potentiel 
le plus élevé.

La promesse qui vaut la peine d’être tenue

Il y a une promesse qui vaut la peine d’être tenue, celle de continuer 
à essayer. Il est inutile de promettre de réussir à chaque fois, car cela 
dépasse les capacités humaines. Continuer à essayer, continuer à 
s’élever, continuer à tourner son cœur vers ce qu’il y a de plus haut, 
tout cela est à notre portée.

Le Divin ne mesure pas le progrès à l’absence d’échec ; le Divin 
mesure le progrès à la persévérance dans l’aspiration. Le chercheur 
qui tombe mille fois et se relève mille et une fois prouve une chose 
importante : il refuse d’abandonner la voie. Ce refus est en soi une 
victoire, et la persévérance est en soi une transformation. Avec 
le temps, ce qui commence comme un effort obstiné et parfois 
mécanique mûrit pour devenir une orientation naturelle. Ce qui 
était une lutte devient un flux, et ce qui était divisé devient entier.



Message à l ’occasion du 153e anniversaire de
Pujya Shri Lalaji Maharaj

1, 2 et 3 février 2026, Kanha Shanti Vanam

Le cœur divisé ne reste pas divisé à jamais. 
Un jour, sans tambour ni trompette, il trouve simplement sa direction.

Et lorsqu’il la trouve, il se demande comment il a bien pu aller 
dans un autre sens.



La guerre intérieure est réelle. Le chemin qui la traverse est un 
désir sincère. Le résultat est déjà inscrit dans la nature même de la 
conscience : ce qui est vrai dure et ce qui est faux disparaît. Votre 
travail consiste à vous aligner encore et toujours sur ce qui est vrai, 
jusqu’à ce que cet alignement devienne permanent.

Cet alignement s’appelle liberté. Et la liberté vous invite à rentrer 
chez vous.

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Avec amour et respect,
Kamlesh
Anniversaire de Pujya Shri Lalaji Maharaj, 2 février 2026



Masterclasses avec Daaji

Vous pouvez commencer la méditation 
Heartfulness à tout moment ! Rejoignez 
Daaji pour une série de trois masterclasses 
en ligne, dans lesquelles il explique les 
bienfaits de la méthode Heartfulness 
et la manière d’ajouter la relaxation, 
la méditation, le nettoyage et la prière 
Heartfulness à votre routine quotidienne. 
Ces masterclasses sont gratuites.

https://fr.heartfulness.org/

Découvrez  les pratiques Heartfulness :
en français.

Pratiques Heartfulness

https://heartfulness.org/global/masterclass/

https://heartfulness.org/in-en/heartfulness-practices/

En anglais :

Anglais :




