Das ge’cei|’ce
Herz

DAAJI

Message anlasslich des 153. Gel:)urtstags von

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1., 2. und 3. Februar 2026
in Kanha Shanti Vanam







Das ge’cei|’ce Herz

Liebe Freunde,

vor mir safy ein Mann in den Funfzigern. Nach allen dufleren Maf3staben
war er erfolgreich, aber seine Hinde zitterten leicht, als er sagte: ,Ich
weifd, was ich will, und ich weifd, was ich tun sollte. Und doch, wenn
der Moment kommt, tue ich genau das, was ich mir geschworen habe,
nie wieder zu tun. Jedes Mal, wenn ich falle, verliere ich ein Stiick von
mir selbst. Die Reue ist erdriickend, die Scham brennt, und dennoch
wiederholt sich das Muster.*

Er sprach nicht von Gewalt, Diebstahl oder Verrat an anderen. Er
sprach von etwas Intimerem, Hartnickigerem und auf seine Weise
Verheerenderem: dem Kampf zwischen Verlangen und Sehnsucht,

der im menschlichen Herzen tobt.

Dieses Bekenntnis gibt es in vielen Formen: Der Manager mittleren
Alters, der sich nicht von zwanghaften Mustern befreien kann; der
spirituell Suchende, der fleiflig das Cleaning macht, aber feststellt, dass

dieselben Tendenzen immer wiederkehren; und der Familienvater, der



intellektuell weifd, dass fliichtiges Vergniigen ein schlechter Tausch
fir dauerhaften Frieden ist, sich aber dennoch von der Versuchung
mitreifien ldsst, wenn sie aufkommt. Die Einzelheiten variieren, aber
die Struktur bleibt gleich: Ein geteiltes Herz — wobei ein Teil der
Befreiung entgegenstrebt, der andere der Unfreiheit.

Wias bedeutet es, wenn jemand sagt: ,Ein Teil von mir will Freiheit,
der andere will meinem Verlangen folgen™ Es bedeutet, dass das Herz
sich noch nicht entschieden hat, zumindest nicht mit ganzer Kraft.
Das Streben nach Freiheit ist echt, ebenso wie die Anziehungskraft
des Verlangens. Beide existieren gleichzeitig, und in Ermangelung
einer entschiedenen inneren Bewegung gewinnt die jeweils stirkere
Kraft im Moment der Konfrontation.

Dies ist der Konflikt zwischen Preya und Shreya, dem Angenehmen und
dem Guten, ein Konflikt, der seit vedischen Zeiten hervorgehoben wird.
Wenn der Geist gespalten ist, fehlt dem inneren Ruf die Resonanz, die
notig ist,um das Gottliche zu erreichen, weil die Hilfte des Herzens
noch am Ufer festhilt.

Viele Suchende fihlen sich in dieser Falle. Sie praktizieren Meditation,
fithren die abendliche Reinigung durch und befolgen die zehnte
Maxime, indem sie vor dem Schlafengehen vergangene Fehler bereuen,
um Vergebung bitten und versprechen, dieselben Dinge nicht wieder
und wieder zu tun. Und doch wird das Versprechen immer wieder
gebrochen. Jedes gebrochene Versprechen fordert seinen Tribut, das
Selbstvertrauen schwindet, die Willenskraft schwicht sich ab, und
eine subtile Verzweiflung macht sich breit, ebenso das Gefiihl, dass

Freiheit vielleicht fiir andere bestimmt ist, aber nicht fur sie.

4



Was ist schiefgelaufen?

Die zwei Welfe

Es gibt eine alte, in vielen Kulturen weitergegebene Lehre tiber zwei
Wolfe, die jedem menschlichen Herzen innewohnen. Der eine Wolf
steht fur unsere hohere Natur: Geduld, Freundlichkeit, Wahrheit,
Disziplin und Liebe zu dem, was ewig ist. Der andere Wolf steht fiir
unsere niedere Natur, Impulsivitit, Begierde, Tauschung, Nachsicht

und Bindung an das, was verginglich ist.

Ein junger Mann fragt seinen Lehrer: ,Welcher Wolf gewinnt?*
Der Lehrer antwortet: ,Der, den du fiitterst.”

HOHERE W, T v - _ . 'NIEDERE
NATUR - , oY \ = NATUR
Gedl'le ‘ i Dﬁ&‘. ZWEI W(“)LFE: 1 ' J) Impulsivitat
Freundlichkeit \/ /' Ein geteiltes Herz P i & Verlangen
Wahrheit :

Diszipli 4 Der. den ’ Tduschung
isziplin 4 ¢

- P // { man fiittert... A Genuss

Liebe fiir das R py Bindungan DY

Ewige Vergdngliches >)

Meditation,
Klarheit,

Genuss,
Phantasie,
Erwm“tung

'\\ A <
\ P %y
\\.\ —
\ _—



Die Lehre ist einfach, aber ihre Anwendung ist es nicht. Der Suchende,
der mit anhaltendem Verlangen kimpft, fittert beide Wolfe. In der
Morgenmeditation erhilt der hohere Wolf seinen Anteil, auch bei der
abendlichen Reinigen wird der héhere Wolf gestirkt. In Momenten
der Klarheit und Entschlossenheit wachst der hohere Wollf.

Dann kommt ein Ausloser,und der niedere Wolf, der ebenfalls durch
Genuss, Phantasien und die heimliche Freude der Erwartung genihrt
wurde, erhebt sich mit seiner eigenen Kraft. Und in diesem Moment
der Konfrontation setzt sich der stirkere Wolf durch. Das Problem
ist nicht, dass der Suchende eine niedere Natur hat, die hat jeder. Das
Problem ist, dass die Fiitterung zu ausgewogen war, sodass beide Wolfe
am Leben und kriftig geblieben sind. Der Kampf ging weiter, weil
keine Seite entscheidend geschwicht werden durfte.

Die Heartfulness-Praxis des Reinigens ist tiefgrindig. Jeden Abend
sitzt der Suchende da, stellt sich vor, wie die Komplexititen und
Unreinheiten des Tages aus seinem Riicken herausstréomen, und
empfingt das von vorne einstromende gottliche Licht. Eindriicke
16sen sich auf und das System wird leichter. Die Freiheit riickt niher.
Dennoch berichten einige Suchende, dass trotz jahrelangem fleifligem
Cleaning bestimmte Tendenzen hartnickig bestehen bleiben. Ihre
Wiinsche kehren zuriick, manchmal mit groRerer Kraft als zuvor, und
so bleibt das Muster bestehen. Warum?

Das liegt daran, dass die Reinigung nur das entfernt, was das Herz
bereit ist loszulassen. Wenn eine Tendenz heimlich gehegt wird, wenn
ein Teil der Psyche mit versteckter Zuneigung daran festhilt, stof3t



das Cleaning auf Widerstand. Die Technik wirkt weiterhin auf ihrer
eigenen Ebene. Die tiefere Wurzel bleibt durch die Identitit, der sie
dient, geschiitzt.

Uberlegt einmal, was passiert, wenn die Reinigung am Abend
durchgefihrt wird, nachdem man den ganzen Tag wieder dem gleichen
Muster erlegen ist. Der Verstand bereut, das Herz empfindet Bedauern,
ein Gebet um Vergebung wird gesprochen und ein Versprechen
gegeben. Die Frage ist aber: Wie aufrichtig ist dieses Versprechen?

Das ha|bherzige Gebet

Es gibt einen groflen Unterschied zwischen dem Willen, etwas
zu wollen, und es tatsichlich zu wollen. Ein Suchender, der mit
anhaltendem Verlangen kidmpft, mochte vielleicht wirklich Freiheit
erlangen. Im Moment der Reue ist dieser Wunsch intensiv. Im Moment
des Gebets fiihlt sich das Bestreben echt an. In der Stille der Meditation

scheint die Befreiung nah.

Dann taucht der Ausloser auf. Daraus entsteht eine bestimmte
Situation, und der alte Pfad im Nervensystem wird aktiviert, was oft
zu Reaktionen fiihrt, die tief im Unterbewusstsein vergraben sind.
Plétzlich verflichtigt sich all das Bestreben nach etwas Hoherem.

Es gibt einen grofden Unterschied zwischen dem Willen,
etwas zu wollen, und es tatsdchlich zu wollen. Ein
Suchender, der mit anhaltendem Verlangen kdampft,
mochte vielleicht wirklich Freiheit erlangen. Im Moment
der Reue ist dieser Wunsch intensiv. Im Moment des
Gebets fiihlt sich das Bestreben echt an. In der Stille der
Meditation scheint die Befreiung nah.




Was bleibt, ist die rohe Drang des Begehrens, und in diesem Moment
entdeckt der Suchende, wie flach die Wurzeln seines angestrebten

Ziels wirklich waren.

Das ist keine Heuchelei, sondern menschlich. Das Problem ist nicht,
dass wir liigen, wenn wir sagen, wir wollten Freiheit. Das Problem
ist, dass wir noch kein Bestreben entwickelt haben, das stark genug
ist,um der Konfrontation standzuhalten. Das Gebet ist echt, aber es
ist auch halbherzig.

Eine Geschichte aus der indischen Tradition veranschaulicht dies
gut. Ein Kaufmann kam aus Sorge zu einem Monch, weil er nicht
aufthéren konnte, seine Kunden zu betriigen.

»Lch weifd, dass es falsch ist“, sagte er. ,Jeden Abend gelobe ich, ehrlich
zu sein, doch jeden Morgen ertappe ich mich wieder beim Liigen.
Wias ist nur los mit mir?“

Der Monch fragte: ,Wenn du abends dein Geliibde ablegst, willst
du dann wirklich ehrlich sein? ,Ja, auf jeden Fall“, antwortete der

Kaufmann.

,Und wenn der Morgen kommt und ein Kunde vor dir steht, willst
du dann immer noch ehrlich sein?*

Der Kaufmann hielt inne und antwortete: ,In diesem Moment will
ich lieber den Verkauf.“

,2Dann wird dein Abendgeliibde von dem einen Mann abgelegt, und
deine morgendliche Entscheidung wird von einem anderen getroften.
Bis sie derselbe Mann werden, wirst du dein Gelubde weiterhin

brechen.“



Der Hindler fragte, wie er sie zu ein und derselben Person machen
kénne.

Der Monch antwortete: ,Du musst herausfinden, was du mehr willst
als den Verkauf. Wenn du es gefunden hast, wird das Liigen von selbst

authoren.”

Bei wiederholten Fehlschligen wirkt ein mechanisches Prinzip. Jeder
Zusammenbruch schwicht die Struktur fiir die nichste Belastung.
Eine Briicke, die fir eine bestimmte Belastung ausgelegt ist, kann
einmalig eine etwas hohere Belastung aushalten, aber wenn dies
wiederholt geschieht, entstehen Mikrorisse. Die Briicke sieht
vielleicht noch solide aus, aber der Schaden besteht in ihrem Inneren.
SchlieBlich fiihrt eine scheinbar geringfiigige Uberlastung zu einem
katastrophalen Versagen.

Willenskraft funktioniert dhnlich. Jedes Mal, wenn sie aufler Kraft
gesetzt wird, jedes Mal, wenn die klare Entscheidung des hoheren
Bewusstseins von der Welle des Verlangens beiseite gefegt wird,
zerbricht etwas. Der Bruch mag unsichtbar sein, wihrend sich der

Schaden langsam aufbaut.

Deshalb sagen Suchende oft, die schon hiufig gescheitert sind, dass
sie sich schwicher fithlen als zu Beginn. Sie dachten, dass sie durch
Ubung stirker werden wiirden, aber wiederholte Misserfolge haben
genau die Fihigkeit untergraben, die sie aufbauen wollten. Die L6sung
besteht nicht darin, den Willen zu priifen. Die Lésung besteht darin,

ihn nicht mehr in eine Situation zu bringen, in der er scheitern kann.



Verinderung beginnt mit einer schonungslosen Ehrlichkeit Giber den
tatsichlichen Zustand des Herzens. Die meisten von uns tiberschitzen
ihr Engagement fiir die Freiheit und unterschitzen ihre Bindung
an ihre Muster. Diese Fehleinschitzung fithrt zu Versprechen, die
nicht eingehalten werden kénnen, und untergribt damit das oben

beschriebene Vertrauen.

Wie wiirde eine ehrliche Einschitzung aussehen? Es wiirde bedeuten,
ohne Scham oder Rechtfertigung das genaue Ausmaf des inneren
Verlangens zuzugeben. Auf einer Skala von eins bis zehn: Wie sehr

willst du tatsdchlich Befreiung? Und auf derselben Skala: Wie sehr
willst du das Vergntigen ausleben, das dir dein Muster vorgibt?

Fiir viele ist die ehrliche Antwort erntichternd. Das Bestreben nach
Freiheit konnte bei fiinf oder sechs liegen, wihrend die Anziehungskraft
des Musters bei acht oder neun liegen konnte. Angesichts dieser
Grofenverhiltnisse ist das Ergebnis jeder Konfrontation vorhersehbar.
Das ist jedoch kein Grund zur Verzweiflung, sondern ein Grund
fiir strategisches Vorgehen. Wenn dein Bestreben nach Befreiung
schwiicher ist als die Anziehungskraft der Sehnstichte, arbeite an
deinem Bestreben. Mach keine Versprechungen, die das aktuelle
Grofenverhiltnis nicht hergibt. Konzentriere dich stattdessen darauf,

das Groflenverhiltnis selbst zu verandern.

Die Sehnsucht nach dem Gottlichen wiachst nicht durch Willenskraft,
sondern indem man sich ihr aussetzt, und durch die Osmose, die sich

daraus ergibt.

10



Wenn wir Zeit mit Meditation verbringen, passiert etwas, das tiber
unsere bewusste Erfahrung hinausgeht. Das System empfingt
Transmission, und das Herz nimmt etwas von dem Zustand auf, der
tbertragen wird. Mit der Zeit schaftt das wiederholte Sichaussetzen
dieser Ubertragung eine neue Basis, eine neue Normalitit und ein

neues Gefiihl dafiir, was moglich ist.

Deshalb wird der Satsang, die wahre Gemeinschaft, so betont. In
der Gegenwart eines Meisters oder eines hingebungsvollen Lehrers,
dessen Sehnsucht vollkommen geworden ist, regt sich etwas in unseren
Herzen. Es kommt zu einer Resonanz mit der Frequenz des hoheren

Willens, und unsere eigene Frequenz beginnt sich zu verindern.

Ahnlich verhilt es sich, wenn wir Zeit damit verbringen, die Worte
derer zu lesen, die diese Reise bereits gemacht haben; durch die
Zeit, die wir damit verbringen, tiber das nachzudenken, was jenseits
unserer Muster und Tendenzen liegt; durch die Zeit, die wir damit
verbringen, anderen zu dienen, wodurch wir unsere Aufmerksamkeit
von uns selbst ablenken. All dies nahrt den hoheren Wolf, wihrend
der niedere Wolf weniger Aufmerksamkeit erhilt.

Wenn wir Zeit mit Meditation verbringen, passiert
etwas, das tiber unsere bewusste Erfahrung hinausgeht.
Das System empfdingt Transmission, und das Herz
nimmt etwas von dem Zustand auf, der tibertragen wird.

Mit der Zeit schafft das wiederholte Sichaussetzen dieser
Ubertragung eine neue Basis, eine neue Normalitdit und
ein neues Gefiihl dafiir, was moglich ist.

11



Die Verinderung geschieht allmihlich, sodass wir eines Tages
teststellen, dass sich die morgendliche Begegnung mit einem anderen
Menschen anders anfiihlt. Der reaktive Drang mag noch da sein, aber
es ist nun auch etwas anderes da — etwas, das vorher nicht vorhanden
war oder zwar vorhanden war, aber schwicher. Das Verhiltnis hat

sich verschoben.

Babuji Maharaj hat einmal gesagt, wenn das Verlangen nach Gott
so stark wire wie das Verlangen nach weltlichen Dingen, wiirde die

Erkenntnis sofort kommen.

Uberlegen wir einmal, was das bedeutet. Wenn eine starke Sehnsucht
entsteht, erfasst es unser gesamtes System. Gedanken, Gefiihle, Korper
und Wille richten sich alle auf die Erfillung aus. Der Widerstand
brockelt, weil es nichts gibt, was dem mit vergleichbarer Kraft
entgegensteht. Was wiirde passieren, wenn die Sehnsucht nach
Befreiung ebenso allumfassend wire? Es miusste nicht gegen das
geringere Verlangen ankdmpfen, da es dieses einfach in sich absorbieren
wiirde. So wie ein grofler Fluss einen kleinen Bach aufnimmt, wiirde

die groflere Stromung das gesamte Wasser in eine Richtung tragen.

Deshalb kann uns ein halbherziges Gebet nicht verdndern. Deshalb
prallt oberflichliche Reue von den tieferen Mustern und Tendenzen
ab. Die Intensitit ist ungleichmifig verteilt: Die Sehnsucht nach
Befreiung ist wie eine Kerze, wihrend die Anziehungskraft einer
Gewohnbheit einem Lagerfeuer gleicht. Solange sich das Verhiltnis
nicht dndert, ist das Ergebnis vorbestimmt.

12



Der Kokon und der Schme’c’cerhng

Es gibt eine Geschichte tiber einen Mann, der eines Tages einen Kokon
fand und beobachtete, wie der Schmetterling sich mithsam daraus zu
befreien versuchte. Die Offnung war winzig, und der Schmetterling
driickte und strengte sich stundenlang an. Aus Mitgefiihl nahm der
Mann eine Schere und schnitt den Kokon auf, um die Offnung zu
vergroflern. Der Schmetterling kam leicht heraus, aber sein Korper
war geschwollen und seine Fliigel waren verkiimmert, sodass er nie

wiirde fliegen konnen.

Was der Mann nicht verstand, war, dass das Kdmpfen durch die
winzige Offnung ein natiirlicher Prozess war, der Fliissigkeit aus dem
Korper des Schmetterlings in seine Flugel driickte. Die sogenannte
Schwierigkeit, die grausam erschien, war fiir den Schmetterling

unerlisslich, um seine Flugfihigkeit zu entwickeln. Vergleichsweise

DIE ABKURZUNG

(Verkitmmerte Fliigel)
N

DER KAMPF
(Essentielles Wachstum)

DER KOKON & DER SCHMETTERLING: !
Der Sinn von Schwierigkeiten \

Anstrengung driickt Fliissigkeit
in die Fligel.
Ermdglicht das Fliegen.

Schwierigkeit beseitigt.
Fdhigkeit verhindert.



konnte der Suchende, der mochte, dass Gott ihm das Kampfen auf
seiner Reise abnimmt, darum bitten, mit verkiimmerten Fligeln aus

dem Kokon zu schliipfen.

Viele Suchende beten um Befreiung von ihren Neigungen. Sie
bitten Gott, ihre Wiinsche zu beseitigen, ihren Willen zu stirken
und den Weg zu erleichtern — aber oft scheint nichts zu passieren.
Der Wunsch bleibt, der Wille bleibt schwach und der Weg bleibt
schwierig. Dies fiihrt bei einigen Suchenden zu Zweifeln und zum
Verlust des Glaubens. Sie denken, dass Gott nicht zuhort, dass Gott
sich nicht kimmert oder dass Gott nicht existiert... Aber es gibt
noch eine andere Moglichkeit.

Was wire, wenn Gottes Antwort darin besteht, die Schwierigkeit
an sich fir die Transformation zu nutzen? Was wire, wenn der
Kampf das Mittel ist, mit dem der Suchende genau die Stirke
entwickelt, die fir seine Befreiung erforderlich ist? Betrachten wir
die Alternative. Wenn Gott einfach jede listige Neigung auf Wunsch
beseitigen wiirde, bliebe der Suchende spirituell auf kindlichem
Niveau. Er wiirde niemals die innere Muskulatur entwickeln, die
echte Befreiung erfordert. Er wiirde befreit werden, ohne frei zu sein.
Der Kampf ist kein Beweis fiir gottliche Gleichgiiltigkeit, sondern
Teil des Lehrplans.

Es gibt einen Unterschied zwischen Bedauern und Reue. Bedauern
sagt: ,Ich wiinschte, ich hitte das nicht getan. Ich fithle mich schlecht

deswegen und hoffe, es beim nidchsten Mal besser zu machen. Reue

14



sagt: Ich sehe, was ich getan habe, ich sehe, was es kostet, und ich
sehe, dass ich so nicht weitermachen kann. Etwas in mir wendet sich

jetzt, in diesem Moment, in eine andere Richtung.“

Bedauern ist emotional und oft mit einer zunehmend schwereren
Last von Schuld und Scham verbunden, wihrend Reue existenziell
ist. Bedauern kommt und geht auf der bewussten Ebene, wihrend
wir weiterhin unsere unbewussten Muster abspielen. Wahre Reue
hingegen markiert einen klaren Vorher-Nachher-Unterschied und
sie erfordert Maflnahmen, um die Muster zu durchbrechen.

Die zehnte Maxime' von Babuji Maharaj fordert wahre Reue, nicht
nur Bedauern. Die von Babuji beschriebene Haltung des Bittenden ist
keine Haltung des Selbstmitleids oder der Trauer, sondern eine Haltung
kindlicher Ehrlichkeit vor dem Géttlichen, die nichts verbirgt, nichts

BEDAUERN vs. REUE: Die Anatomie der Wandlung

BEDAUERN REUE
(Der Blick zurtick) (Existentieller Wendepunkt)

Ego-Fixierung. ,Ich wiinschte, ich hdtte es Absolute Ehrlichkeit. ,So kann ich nicht

nicht getan. weitermachen. Hilf mir*
Scham-Spirale. Emotionale Schleife. Ein ,Vorher und Nachher“. Nach vorn

gerichtete Wandlung.



verteidigt, sondern einfach den tatsichlichen Zustand des Herzens
darstellt und um Hilfe bittet.

Wenn Reue echt ist, macht sie keine Versprechungen, die sie nicht
halten kann. Stattdessen sagt sie: ,Das bin ich. Das habe ich getan.
Ich weifd nicht, ob ich damit aufhoren kann, aber ich weif}, dass ich
damit aufhoren mochte. Bitte hilf mir.“ Diese Art von Gebet reicht
tiefer als unsere Muster und Tendenzen. Eine solche Ehrlichkeit ebnet
den Weg fiir Gnade, wo Anstrengungen versagt haben.

Es gibt ein Geheimnis, das unsere Beziehung zu unseren Wiinschen
sofort verandert: Unsere Muster wollen nicht das, was sie aus unserer
Sicht scheinbar wollen, sondern sie weisen tatsiachlich auf etwas
Tieferes hin. Das Verlangen nach kérperlichem Vergniigen ist im
Grunde genommen ein Verlangen nach Vereinigung. Die ruhelose
Suche nach momentaner Befriedigung ist im Grunde genommen eine
Suche nach dauerhafter Erfillung. Das Festhalten an Verginglichem
ist im Grunde genommen ein Versuch, das Ewige festzuhalten. Die
Muster sind nicht falsch in dem, was sie suchen; sie sind falsch in

dem, wo sie es suchen.

Wenn wir das verstehen, begegnen wir unseren Mustern eher mit
Mitgefiihl als mit einer Kampfansage: ,Ich verstehe, wonach du suchst.

Es ist nicht hier, aber ich weif$, wo es ist. Komm mit mir.“

! Chandra, Ram., 2019. Commentary on the Ten Maxims of Sahaj Marg.
Shri Ram Chandra Mission, India.

16



Diese Reaktion unterscheidet sich davon, gegen ein Muster
anzukdmpfen oder seine Existenz zu unterdriicken oder zu leugnen.
Kidmpfen verhirtet beide Seiten nur, und Leugnen lisst das Muster
im Unterbewusstsein weiter schwelen, wo es immer noch getriggert
werden kann. Auf der anderen Seite packt das Werfen von Licht auf

die Zusammenhinge das Missverstindnis an der Wurzel.

An einem gewissen Punkt auf der Reise verdndert sich etwas. Es ist
keine dramatische Verdnderung und es gibt keine Fanfaren. Oft merken
wir es nicht sofort, aber unser Schwerpunkt verschiebt sich. Friher
war das Herz auf Vergniigen ausgerichtet, mit gelegentlichen Blicken
in Richtung Freiheit. Jetzt ist das Herz auf Freiheit ausgerichtet, mit
gelegentlichen Riickfillen auf alte Muster. Die Riickfille bestehen
fort, aber die Ausrichtung hat sich gedndert.

Diese Verinderung kann nicht erzwungen werden, aber wir kénnen
uns darauf vorbereiten. Ein Segelanfinger wird bei starkem Wind
und hohen Wellen kentern, aber durch konsequentes Uben wird er
schlieflich in der Lage sein, bei allen Wetterbedingungen zu segeln. In
dhnlicher Weise bereitet uns unsere Praxis — das tigliche Cleaning, die
tigliche Meditation, die ehrliche Selbsteinschitzung, die gesammelten
Konsequenzen des Fallens und die wachsende Vertrautheit mit dem,
was jenseits unserer Muster liegt — auf die weitere Reise vor. Dann
geschieht die Verinderung von selbst durch Gnade, zu ihrer Zeit,

wenn das Herz bereit ist.

17



Wenn du das hier liest und deine eigene Herausforderung erkennst,
sei dir bewusst, dass das Hinfallen nicht umsonst war. Jeder
Zusammenbruch hat etwas in dir hinterlassen, und jede Erholung
hat etwas aufgebaut. Die Tatsache, dass du die Last davon spirst,
zeigt, dass etwas in dir nicht aufgegeben hat.

Wias jetzt nétig ist, ist nicht eine groflere Anstrengung der gleichen
Art, sondern eine Verinderung der Qualitit des Wollens. Hier sind
einige Vorschlige:

Hor auf, Versprechen zu machen, die du nicht halten kannst. Versuche
stattdessen eine ehrliche Einschitzung: Wie sehr willst du tatsichlich
Freiheit erreichen? Messe dies daran, wie sehr du von den Mustern
deiner Wiinsche beeinflusst wirst. Sei prizise, sei unerschrocken und

werde dir der relativen Anziehungskrifte deiner Muster bewusst.

Frag dich dann: ,Wie kann sich das Verhiltnis verschieben?“ Dies
wird nicht durch Willenskraft oder moralisches Streben geschehen,
sondern dadurch, dass du den grofleren Hunger stillst und den kleineren
hungern lidsst. Das erreichst du, indem du dich der Transmission
(Pranahuti) aussetzt, die die tiefere Sehnsucht in dir weckt, und indem
du mit Menschen zusammen bist, deren Ausrichtung dich an deine

eigenen hochsten Moglichkeiten erinnert.

Es gibt ein Versprechen, das es wert ist, gehalten zu werden — das

Versprechen, es weiter zu versuchen. Es macht keinen Sinn zu

18



versprechen, bei jedem Versuch erfolgreich zu sein, da dies aufierhalb
der menschlichen Moglichkeiten liegt. Weiter zu versuchen, weiter
aufzusteigen, das Herz weiter auf das Hochste auszurichten — all das

liegt in unserer Reichweite.

Das Gottliche misst den Fortschritt nicht an der Abwesenheit von
Misserfolgen, sondern an der Beharrlichkeit des Strebens. Der
Suchende, der tausendmal hinfillt und tausendundeinmal wieder
aufsteht, hat etwas Wichtiges bewiesen: Er hat sich geweigert, den
Weg aufzugeben. Diese Weigerung ist an sich schon ein Sieg, und die
Beharrlichkeit ist an sich schon eine Verwandlung. Mit der Zeit reift
das, was als hartnickige und manchmal mechanische Anstrengung
beginnt, zu einer natiirlichen Ausrichtung heran. Was zuvor Kampf
bedeutete, beginnt nun zu flieflen, und was zuvor geteilt war, wird

nun zu einem Ganzen.
Das geteilte Herz bleibt nicht fiir immer geteilt.

Eines Tages findet es ohne grofles Aufsehen ganz einfach seine

Richtung.

Und wenn es das tut, fragt es sich, warum es jemals anders gehandelt

hat.

19



Der Kampf in uns ist real. Der Weg durch diesen Kampf bedeutet
ehrliche Sehnsucht. Das Ergebnis ist bereits in der Natur des
Bewusstseins selbst geschrieben — was wahr ist, bleibt bestehen, und
was falsch ist, verwelkt. Deine Aufgabe ist es, dich immer wieder auf

das Wahre auszurichten, bis diese Ausrichtung dauerhaft wird.

Diese Ausrichtung wird Freiheit genannt.
Und diese Freiheit ruft dich, nach Hause zu kommen.

Om Shanti, Shanti, Shanti.
Mit Liebe und Respekt,

Kamlesh
Pujya Shri Lalaji Maharaj’s Geburtstag, 2. Februar, 2026

Message anlisslich des 153. Geburtstags von
Pujya Shri Lalaji Mabaraj
1., 2. und 3. Februar 2026 in Kanha Shanti Vanam

20



Masterclasses mit Daaji

Du kannst jederzeit mit der
Heartfulness-Meditation beginnen!
Nimm an Daajis dreiteiliger
Masterclass-Reihe teil, in der er

die Vorteile der Heartfulness-
Methode vorstellt und erklirt, wie

du die Heartfulness-Entspannung,
Meditation, Reinigung und das Gebet
in deinen Alltag integrieren kannst.

Alle Masterclasses sind kostenlos.

https://heartfulness.org/global/masterclass/

Heartfulness Praxis

Entdecke die Heartfulness-Praxis
— lerne, dich zu entspannen,

zu meditieren, zu reinigen und zu beten.

https://www.heartfulnessmeditation.de/

21


https://heartfulness.org/global/masterclass/

heartfulness

purity

weaves destiny




