
DA A J I

Das geteilte 
Herz

Message anlässlich des 153. Geburtstags von

PUJYA SHRI LALAJI MAHARAJ

1., 2. und 3. Februar 2026 
in Kanha Shanti Vanam





3

Liebe Freunde,

vor mir saß ein Mann in den Fünfzigern. Nach allen äußeren Maßstäben 
war er erfolgreich, aber seine Hände zitterten leicht, als er sagte: „Ich 
weiß, was ich will, und ich weiß, was ich tun sollte. Und doch, wenn 
der Moment kommt, tue ich genau das, was ich mir geschworen habe, 
nie wieder zu tun. Jedes Mal, wenn ich falle, verliere ich ein Stück von 
mir selbst. Die Reue ist erdrückend, die Scham brennt, und dennoch 
wiederholt sich das Muster.“

Er sprach nicht von Gewalt, Diebstahl oder Verrat an anderen. Er 
sprach von etwas Intimerem, Hartnäckigerem und auf seine Weise 
Verheerenderem: dem Kampf zwischen Verlangen und Sehnsucht, 
der im menschlichen Herzen tobt.

Dieses Bekenntnis gibt es in vielen Formen: Der Manager mittleren 
Alters, der sich nicht von zwanghaften Mustern befreien kann; der 
spirituell Suchende, der fleißig das Cleaning macht, aber feststellt, dass 
dieselben Tendenzen immer wiederkehren; und der Familienvater, der 

Das geteilte Herz



4

intellektuell weiß, dass flüchtiges Vergnügen ein schlechter Tausch 
für dauerhaften Frieden ist, sich aber dennoch von der Versuchung 
mitreißen lässt, wenn sie aufkommt. Die Einzelheiten variieren, aber 
die Struktur bleibt gleich: Ein geteiltes Herz – wobei ein Teil der 
Befreiung entgegenstrebt, der andere der Unfreiheit.

Innere Spaltung

Was bedeutet es, wenn jemand sagt: „Ein Teil von mir will Freiheit, 
der andere will meinem Verlangen folgen”? Es bedeutet, dass das Herz 
sich noch nicht entschieden hat, zumindest nicht mit ganzer Kraft. 
Das Streben nach Freiheit ist echt, ebenso wie die Anziehungskraft 
des Verlangens. Beide existieren gleichzeitig, und in Ermangelung 
einer entschiedenen inneren Bewegung gewinnt die jeweils stärkere 
Kraft im Moment der Konfrontation.

Dies ist der Konflikt zwischen Preya und Shreya, dem Angenehmen und 
dem Guten, ein Konflikt, der seit vedischen Zeiten hervorgehoben wird. 
Wenn der Geist gespalten ist, fehlt dem inneren Ruf die Resonanz, die 
nötig ist, um das Göttliche zu erreichen, weil die Hälfte des Herzens 
noch am Ufer festhält.

Viele Suchende fühlen sich in dieser Falle. Sie praktizieren Meditation, 
führen die abendliche Reinigung durch und befolgen die zehnte 
Maxime, indem sie vor dem Schlafengehen vergangene Fehler bereuen, 
um Vergebung bitten und versprechen, dieselben Dinge nicht wieder 
und wieder zu tun. Und doch wird das Versprechen immer wieder 
gebrochen. Jedes gebrochene Versprechen fordert seinen Tribut, das 
Selbstvertrauen schwindet, die Willenskraft schwächt sich ab, und 
eine subtile Verzweiflung macht sich breit, ebenso das Gefühl, dass 
Freiheit vielleicht für andere bestimmt ist, aber nicht für sie.



HÖHERE 
NATUR 

NIEDERE 
NATUR

Geduld 
Freundlichkeit

Wahrheit
Disziplin

Liebe für das 
Ewige

Impulsivität
Verlangen
Täuschung

Genuss

Bindung an 
Vergängliches

DIE ZWEI WÖLFE:
Ein geteiltes Herz

Der, den 
man füttert... 

GEWINNT

VERSORGUNG
GENÄHRT DURCH:

Meditation, 
Klarheit, 

Vergegenwärtigung

VERSORGUNG
GENÄHRT DURCH: 

Genuss,
Phantasie,
Erwartung

5

Was ist schiefgelaufen?

Die zwei Wölfe

Es gibt eine alte, in vielen Kulturen weitergegebene Lehre über zwei 
Wölfe, die jedem menschlichen Herzen innewohnen. Der eine Wolf 
steht für unsere höhere Natur: Geduld, Freundlichkeit, Wahrheit, 
Disziplin und Liebe zu dem, was ewig ist. Der andere Wolf steht für 
unsere niedere Natur, Impulsivität, Begierde, Täuschung, Nachsicht 
und Bindung an das, was vergänglich ist.

Ein junger Mann fragt seinen Lehrer: „Welcher Wolf gewinnt?“ 	
Der Lehrer antwortet: „Der, den du fütterst.“



6

Die Lehre ist einfach, aber ihre Anwendung ist es nicht. Der Suchende, 
der mit anhaltendem Verlangen kämpft, füttert beide Wölfe. In der 
Morgenmeditation erhält der höhere Wolf seinen Anteil, auch bei der 
abendlichen Reinigen wird der höhere Wolf gestärkt. In Momenten 
der Klarheit und Entschlossenheit wächst der höhere Wolf.

Dann kommt ein Auslöser, und der niedere Wolf, der ebenfalls durch 
Genuss, Phantasien und die heimliche Freude der Erwartung genährt 
wurde, erhebt sich mit seiner eigenen Kraft. Und in diesem Moment 
der Konfrontation setzt sich der stärkere Wolf durch. Das Problem 
ist nicht, dass der Suchende eine niedere Natur hat, die hat jeder. Das 
Problem ist, dass die Fütterung zu ausgewogen war, sodass beide Wölfe 
am Leben und kräftig geblieben sind. Der Kampf ging weiter, weil 
keine Seite entscheidend geschwächt werden durfte.

Warum Cleaning allein vielleicht nicht reicht

Die Heartfulness-Praxis des Reinigens ist tiefgründig. Jeden Abend 
sitzt der Suchende da, stellt sich vor, wie die Komplexitäten und 
Unreinheiten des Tages aus seinem Rücken herausströmen, und 
empfängt das von vorne einströmende göttliche Licht. Eindrücke 
lösen sich auf und das System wird leichter. Die Freiheit rückt näher. 
Dennoch berichten einige Suchende, dass trotz jahrelangem fleißigem 
Cleaning bestimmte Tendenzen hartnäckig bestehen bleiben. Ihre 
Wünsche kehren zurück, manchmal mit größerer Kraft als zuvor, und 
so bleibt das Muster bestehen. Warum?

Das liegt daran, dass die Reinigung nur das entfernt, was das Herz 
bereit ist loszulassen. Wenn eine Tendenz heimlich gehegt wird, wenn 
ein Teil der Psyche mit versteckter Zuneigung daran festhält, stößt 



7

das Cleaning auf Widerstand. Die Technik wirkt weiterhin auf ihrer 
eigenen Ebene. Die tiefere Wurzel bleibt durch die Identität, der sie 
dient, geschützt.

Überlegt einmal, was passiert, wenn die Reinigung am Abend 
durchgeführt wird, nachdem man den ganzen Tag wieder dem gleichen 
Muster erlegen ist. Der Verstand bereut, das Herz empfindet Bedauern, 
ein Gebet um Vergebung wird gesprochen und ein Versprechen 
gegeben. Die Frage ist aber: Wie aufrichtig ist dieses Versprechen?

Das halbherzige Gebet

Es gibt einen großen Unterschied zwischen dem Willen, etwas 
zu wollen, und es tatsächlich zu wollen. Ein Suchender, der mit 
anhaltendem Verlangen kämpft, möchte vielleicht wirklich Freiheit 
erlangen. Im Moment der Reue ist dieser Wunsch intensiv. Im Moment 
des Gebets fühlt sich das Bestreben echt an. In der Stille der Meditation 
scheint die Befreiung nah.

Dann taucht der Auslöser auf. Daraus entsteht eine bestimmte 
Situation, und der alte Pfad im Nervensystem wird aktiviert, was oft 
zu Reaktionen führt, die tief im Unterbewusstsein vergraben sind. 
Plötzlich verflüchtigt sich all das Bestreben nach etwas Höherem. 

Es gibt einen großen Unterschied zwischen dem Willen, 
etwas zu wollen, und es tatsächlich zu wollen. Ein 
Suchender, der mit anhaltendem Verlangen kämpft, 
möchte vielleicht wirklich Freiheit erlangen. Im Moment 
der Reue ist dieser Wunsch intensiv. Im Moment des 
Gebets fühlt sich das Bestreben echt an. In der Stille der 
Meditation scheint die Befreiung nah.



8

Was bleibt, ist die rohe Drang des Begehrens, und in diesem Moment 
entdeckt der Suchende, wie flach die Wurzeln seines angestrebten 
Ziels wirklich waren.

Das ist keine Heuchelei, sondern menschlich. Das Problem ist nicht, 
dass wir lügen, wenn wir sagen, wir wollten Freiheit. Das Problem 
ist, dass wir noch kein Bestreben entwickelt haben, das stark genug 
ist, um der Konfrontation standzuhalten. Das Gebet ist echt, aber es 
ist auch halbherzig.

Der Kaufmann und der Mönch

Eine Geschichte aus der indischen Tradition veranschaulicht dies 
gut. Ein Kaufmann kam aus Sorge zu einem Mönch, weil er nicht 
aufhören konnte, seine Kunden zu betrügen. 
„Ich weiß, dass es falsch ist“, sagte er. „Jeden Abend gelobe ich, ehrlich 
zu sein, doch jeden Morgen ertappe ich mich wieder beim Lügen. 
Was ist nur los mit mir?“
Der Mönch fragte: „Wenn du abends dein Gelübde ablegst, willst 
du dann wirklich ehrlich sein?“ „Ja, auf jeden Fall“, antwortete der 
Kaufmann.

„Und wenn der Morgen kommt und ein Kunde vor dir steht, willst 
du dann immer noch ehrlich sein?“ 
Der Kaufmann hielt inne und antwortete: „In diesem Moment will 
ich lieber den Verkauf.“
„Dann wird dein Abendgelübde von dem einen Mann abgelegt, und 
deine morgendliche Entscheidung wird von einem anderen getroffen. 
Bis sie derselbe Mann werden, wirst du dein Gelübde weiterhin 
brechen.“



9

Der Händler fragte, wie er sie zu ein und derselben Person machen 
könne.
Der Mönch antwortete: „Du musst herausfinden, was du mehr willst 
als den Verkauf. Wenn du es gefunden hast, wird das Lügen von selbst 
aufhören.“

Die Aushöhlung des Willens
Bei wiederholten Fehlschlägen wirkt ein mechanisches Prinzip. Jeder 
Zusammenbruch schwächt die Struktur für die nächste Belastung. 
Eine Brücke, die für eine bestimmte Belastung ausgelegt ist, kann 
einmalig eine etwas höhere Belastung aushalten, aber wenn dies 
wiederholt geschieht, entstehen Mikrorisse. Die Brücke sieht 
vielleicht noch solide aus, aber der Schaden besteht in ihrem Inneren. 
Schließlich führt eine scheinbar geringfügige Überlastung zu einem 
katastrophalen Versagen.

Willenskraft funktioniert ähnlich. Jedes Mal, wenn sie außer Kraft 
gesetzt wird, jedes Mal, wenn die klare Entscheidung des höheren 
Bewusstseins von der Welle des Verlangens beiseite gefegt wird, 
zerbricht etwas. Der Bruch mag unsichtbar sein, während sich der 
Schaden langsam aufbaut.

Deshalb sagen Suchende oft, die schon häufig gescheitert sind, dass 
sie sich schwächer fühlen als zu Beginn. Sie dachten, dass sie durch 
Übung stärker werden würden, aber wiederholte Misserfolge haben 
genau die Fähigkeit untergraben, die sie aufbauen wollten. Die Lösung 
besteht nicht darin, den  Willen zu prüfen. Die Lösung besteht darin, 
ihn nicht mehr in eine Situation zu bringen, in der er scheitern kann.



10

Die ehrliche Einschätzung

Veränderung beginnt mit einer schonungslosen Ehrlichkeit über den 
tatsächlichen Zustand des Herzens. Die meisten von uns überschätzen 
ihr Engagement für die Freiheit und unterschätzen ihre Bindung 
an ihre Muster. Diese Fehleinschätzung führt zu Versprechen, die 
nicht eingehalten werden können, und untergräbt damit das oben 
beschriebene Vertrauen. 

Wie würde eine ehrliche Einschätzung aussehen? Es würde bedeuten, 
ohne Scham oder Rechtfertigung das genaue Ausmaß des inneren 
Verlangens zuzugeben. Auf einer Skala von eins bis zehn: Wie sehr 
willst du tatsächlich Befreiung? Und auf derselben Skala: Wie sehr 
willst du das Vergnügen ausleben, das dir dein Muster vorgibt?

Für viele ist die ehrliche Antwort ernüchternd. Das Bestreben nach 
Freiheit könnte bei fünf oder sechs liegen, während die Anziehungskraft 
des Musters bei acht oder neun liegen könnte. Angesichts dieser 
Größenverhältnisse ist das Ergebnis jeder Konfrontation vorhersehbar. 
Das ist jedoch kein Grund zur Verzweiflung, sondern ein Grund 
für strategisches Vorgehen. Wenn dein Bestreben nach Befreiung 
schwächer ist als die Anziehungskraft der Sehnsüchte, arbeite an 
deinem Bestreben. Mach keine Versprechungen, die das aktuelle 
Größenverhältnis nicht hergibt. Konzentriere dich stattdessen darauf, 
das Größenverhältnis selbst zu verändern.

Was die Sehnsucht verstärkt

Die Sehnsucht nach dem Göttlichen wächst nicht durch Willenskraft, 
sondern indem man sich ihr aussetzt, und durch die Osmose, die sich 
daraus ergibt.



11

Wenn wir Zeit mit Meditation verbringen, passiert etwas, das über 
unsere bewusste Erfahrung hinausgeht. Das System empfängt 
Transmission, und das Herz nimmt etwas von dem Zustand auf, der 
übertragen wird. Mit der Zeit schafft das wiederholte Sichaussetzen 
dieser Übertragung eine neue Basis, eine neue Normalität und ein 
neues Gefühl dafür, was möglich ist.

Deshalb wird der Satsang, die wahre Gemeinschaft, so betont. In 
der Gegenwart eines Meisters oder eines hingebungsvollen Lehrers, 
dessen Sehnsucht vollkommen geworden ist, regt sich etwas in unseren 
Herzen. Es kommt zu einer Resonanz mit der Frequenz des höheren 
Willens, und unsere eigene Frequenz beginnt sich zu verändern.

Ähnlich verhält es sich, wenn wir Zeit damit verbringen, die Worte 
derer zu lesen, die diese Reise bereits gemacht haben; durch die 
Zeit, die wir damit verbringen, über das nachzudenken, was jenseits 
unserer Muster und Tendenzen liegt; durch die Zeit, die wir damit 
verbringen, anderen zu dienen, wodurch wir unsere Aufmerksamkeit 
von uns selbst ablenken. All dies nährt den höheren Wolf, während 
der niedere Wolf weniger Aufmerksamkeit erhält.

Wenn wir Zeit mit Meditation verbringen, passiert 
etwas, das über unsere bewusste Erfahrung hinausgeht. 
Das System empfängt Transmission, und das Herz 
nimmt etwas von dem Zustand auf, der übertragen wird. 
Mit der Zeit schafft das wiederholte Sichaussetzen dieser 
Übertragung eine neue Basis, eine neue Normalität und 
ein neues Gefühl dafür, was möglich ist.



12

Die Veränderung geschieht allmählich, sodass wir eines Tages 
feststellen, dass sich die morgendliche Begegnung mit einem anderen 
Menschen anders anfühlt. Der reaktive Drang mag noch da sein, aber 
es ist nun auch etwas anderes da – etwas, das vorher nicht vorhanden 
war oder zwar vorhanden war, aber schwächer. Das Verhältnis hat 
sich verschoben.

Die Qualität des inneren Rufes

Babuji Maharaj hat einmal gesagt, wenn das Verlangen nach Gott 
so stark wäre wie das Verlangen nach weltlichen Dingen, würde die 
Erkenntnis sofort kommen.

Überlegen wir einmal, was das bedeutet. Wenn eine starke Sehnsucht 
entsteht, erfasst es unser gesamtes System. Gedanken, Gefühle, Körper 
und Wille richten sich alle auf die Erfüllung aus. Der Widerstand 
bröckelt, weil es nichts gibt, was dem mit vergleichbarer Kraft 
entgegensteht. Was würde passieren, wenn die Sehnsucht nach 
Befreiung ebenso allumfassend wäre? Es müsste nicht gegen das 
geringere Verlangen ankämpfen, da es dieses einfach in sich absorbieren 
würde. So wie ein großer Fluss einen kleinen Bach aufnimmt, würde 
die größere Strömung das gesamte Wasser in eine Richtung tragen.

Deshalb kann uns ein halbherziges Gebet nicht verändern. Deshalb 
prallt oberflächliche Reue von den tieferen Mustern und Tendenzen 
ab. Die Intensität ist ungleichmäßig verteilt: Die Sehnsucht nach 
Befreiung ist wie eine Kerze, während die Anziehungskraft einer 
Gewohnheit einem Lagerfeuer gleicht. Solange sich das Verhältnis 
nicht ändert, ist das Ergebnis vorbestimmt.



Der Kokon und der Schmetterling

Es gibt eine Geschichte über einen Mann, der eines Tages einen Kokon 
fand und beobachtete, wie der Schmetterling sich mühsam daraus zu 
befreien versuchte. Die Öffnung war winzig, und der Schmetterling 
drückte und strengte sich stundenlang an. Aus Mitgefühl nahm der 
Mann eine Schere und schnitt den Kokon auf, um die Öffnung zu 
vergrößern. Der Schmetterling kam leicht heraus, aber sein Körper 
war geschwollen und seine Flügel waren verkümmert, sodass er nie 
würde fliegen können.

Was der Mann nicht verstand, war, dass das Kämpfen durch die 
winzige Öffnung ein natürlicher Prozess war, der Flüssigkeit aus dem 
Körper des Schmetterlings in seine Flügel drückte. Die sogenannte 
Schwierigkeit, die grausam erschien, war für den Schmetterling 
unerlässlich, um seine Flugfähigkeit zu entwickeln. Vergleichsweise 

DER KOKON & DER SCHMETTERLING: 
Der Sinn von Schwierigkeiten

Schwierigkeit beseitigt. 
Fähigkeit verhindert.

Anstrengung drückt Flüssigkeit 
in die Flügel. 

Ermöglicht das Fliegen.

DER KAMPF 
(Essentielles Wachstum)

DIE ABKÜRZUNG 
(Verkümmerte Flügel)



14

könnte der Suchende, der möchte, dass Gott ihm das Kämpfen auf 
seiner Reise abnimmt, darum bitten, mit verkümmerten Flügeln aus 
dem Kokon zu schlüpfen.

Viele Suchende beten um Befreiung von ihren Neigungen. Sie 
bitten Gott, ihre Wünsche zu beseitigen, ihren Willen zu stärken 
und den Weg zu erleichtern – aber oft scheint nichts zu passieren. 
Der Wunsch bleibt, der Wille bleibt schwach und der Weg bleibt 
schwierig. Dies führt bei einigen Suchenden zu Zweifeln und zum 
Verlust des Glaubens. Sie denken, dass Gott nicht zuhört, dass Gott 
sich nicht kümmert oder dass Gott nicht existiert... Aber es gibt 
noch eine andere Möglichkeit.

Was wäre, wenn Gottes Antwort darin besteht, die Schwierigkeit 
an sich für die Transformation zu nutzen? Was wäre, wenn der 
Kampf das Mittel ist, mit dem der Suchende genau die Stärke 
entwickelt, die für seine Befreiung erforderlich ist? Betrachten wir 
die Alternative. Wenn Gott einfach jede lästige Neigung auf Wunsch 
beseitigen würde, bliebe der Suchende spirituell auf kindlichem 
Niveau. Er würde niemals die innere Muskulatur entwickeln, die 
echte Befreiung erfordert. Er würde befreit werden, ohne frei zu sein. 
Der Kampf ist kein Beweis für göttliche Gleichgültigkeit, sondern 
Teil des Lehrplans.

Der Moment der wahren Reue

Es gibt einen Unterschied zwischen Bedauern und Reue. Bedauern 
sagt: „Ich wünschte, ich hätte das nicht getan. Ich fühle mich schlecht 
deswegen und hoffe, es beim nächsten Mal besser zu machen.“ Reue 



15

sagt: „Ich sehe, was ich getan habe, ich sehe, was es kostet, und ich 
sehe, dass ich so nicht weitermachen kann. Etwas in mir wendet sich 
jetzt, in diesem Moment, in eine andere Richtung.“

Bedauern ist emotional und oft mit einer zunehmend schwereren 
Last von Schuld und Scham verbunden, während Reue existenziell 
ist. Bedauern kommt und geht auf der bewussten Ebene, während 
wir weiterhin unsere unbewussten Muster abspielen. Wahre Reue 
hingegen markiert einen klaren Vorher-Nachher-Unterschied und 
sie erfordert Maßnahmen, um die Muster zu durchbrechen.

Die zehnte Maxime1 von Babuji Maharaj fordert wahre Reue, nicht 
nur Bedauern. Die von Babuji beschriebene Haltung des Bittenden ist 
keine Haltung des Selbstmitleids oder der Trauer, sondern eine Haltung 
kindlicher Ehrlichkeit vor dem Göttlichen, die nichts verbirgt, nichts 

BEDAUERN 
(Der Blick zurück)

REUE 
(Existentieller Wendepunkt)

BEDAUERN vs. REUE:  Die Anatomie der Wandlung

Ego-Fixierung. „Ich wünschte, ich hätte es 
nicht getan.“ 

Scham-Spirale. Emotionale Schleife.

Absolute Ehrlichkeit. „So kann ich nicht 
weitermachen. Hilf mir.“ 

 Ein „Vorher und Nachher“. Nach vorn 
gerichtete Wandlung.



16

verteidigt, sondern einfach den tatsächlichen Zustand des Herzens 
darstellt und um Hilfe bittet.

Wenn Reue echt ist, macht sie keine Versprechungen, die sie nicht 
halten kann. Stattdessen sagt sie: „Das bin ich. Das habe ich getan. 
Ich weiß nicht, ob ich damit aufhören kann, aber ich weiß, dass ich 
damit aufhören möchte. Bitte hilf mir.“ Diese Art von Gebet reicht 
tiefer als unsere Muster und Tendenzen. Eine solche Ehrlichkeit ebnet 
den Weg für Gnade, wo Anstrengungen versagt haben.

Was unsere Verhaltensmuster wirklich wollen

Es gibt ein Geheimnis, das unsere Beziehung zu unseren Wünschen 
sofort verändert: Unsere Muster wollen nicht das, was sie aus unserer 
Sicht scheinbar wollen, sondern sie weisen tatsächlich auf etwas 
Tieferes hin. Das Verlangen nach körperlichem Vergnügen ist im 
Grunde genommen ein Verlangen nach Vereinigung. Die ruhelose 
Suche nach momentaner Befriedigung ist im Grunde genommen eine 
Suche nach dauerhafter Erfüllung. Das Festhalten an Vergänglichem 
ist im Grunde genommen ein Versuch, das Ewige festzuhalten. Die 
Muster sind nicht falsch in dem, was sie suchen; sie sind falsch in 
dem, wo sie es suchen.

Wenn wir das verstehen, begegnen wir unseren Mustern eher mit 
Mitgefühl als mit einer Kampfansage: „Ich verstehe, wonach du suchst. 
Es ist nicht hier, aber ich weiß, wo es ist. Komm mit mir.“

1 Chandra, Ram., 2019. Commentary on the Ten Maxims of Sahaj Marg. 
Shri Ram Chandra Mission, India.



17

Diese Reaktion unterscheidet sich davon, gegen ein Muster 
anzukämpfen oder seine Existenz zu unterdrücken oder zu leugnen. 
Kämpfen verhärtet beide Seiten nur, und Leugnen lässt das Muster 
im Unterbewusstsein weiter schwelen, wo es immer noch getriggert 
werden kann. Auf der anderen Seite packt das Werfen von Licht auf 
die Zusammenhänge das Missverständnis an der Wurzel.

Die Wende, die alles verändert

An einem gewissen Punkt auf der Reise verändert sich etwas. Es ist 
keine dramatische Veränderung und es gibt keine Fanfaren. Oft merken 
wir es nicht sofort, aber unser Schwerpunkt verschiebt sich. Früher 
war das Herz auf Vergnügen ausgerichtet, mit gelegentlichen Blicken 
in Richtung Freiheit. Jetzt ist das Herz auf Freiheit ausgerichtet, mit 
gelegentlichen Rückfällen auf alte Muster. Die Rückfälle bestehen 
fort, aber die Ausrichtung hat sich geändert.

Diese Veränderung kann nicht erzwungen werden, aber wir können 
uns darauf vorbereiten. Ein Segelanfänger wird bei starkem Wind 
und hohen Wellen kentern, aber durch konsequentes Üben wird er 
schließlich in der Lage sein, bei allen Wetterbedingungen zu segeln. In 
ähnlicher Weise bereitet uns unsere Praxis – das tägliche Cleaning, die 
tägliche Meditation, die ehrliche Selbsteinschätzung, die gesammelten 
Konsequenzen des Fallens und die wachsende Vertrautheit mit dem, 
was jenseits unserer Muster liegt – auf die weitere Reise vor. Dann 
geschieht die Veränderung von selbst durch Gnade, zu ihrer Zeit, 
wenn das Herz bereit ist.



18

Für den, der immer wieder hinfällt

Wenn du das hier liest und deine eigene Herausforderung erkennst, 
sei dir bewusst, dass das Hinfallen nicht umsonst war. Jeder 
Zusammenbruch hat etwas in dir hinterlassen, und jede Erholung 
hat etwas aufgebaut. Die Tatsache, dass du die Last davon spürst, 
zeigt, dass etwas in dir nicht aufgegeben hat.

Was jetzt nötig ist, ist nicht eine größere Anstrengung der gleichen 
Art, sondern eine Veränderung der Qualität des Wollens. Hier sind 
einige Vorschläge:

Hör auf, Versprechen zu machen, die du nicht halten kannst. Versuche 
stattdessen eine ehrliche Einschätzung: Wie sehr willst du tatsächlich 
Freiheit erreichen? Messe dies daran, wie sehr du von den Mustern 
deiner Wünsche beeinflusst wirst. Sei präzise, sei unerschrocken und 
werde dir der relativen Anziehungskräfte deiner Muster bewusst.

Frag dich dann: „Wie kann sich das Verhältnis verschieben?“ Dies 
wird nicht durch Willenskraft oder moralisches Streben geschehen, 
sondern dadurch, dass du den größeren Hunger stillst und den kleineren 
hungern lässt. Das erreichst du, indem du dich der Transmission 
(Pranahuti) aussetzt, die die tiefere Sehnsucht in dir weckt, und indem 
du mit Menschen zusammen bist, deren Ausrichtung dich an deine 
eigenen höchsten Möglichkeiten erinnert.

Das Versprechen, das es wert ist, gehalten zu werden

Es gibt ein Versprechen, das es wert ist, gehalten zu werden – das 
Versprechen, es weiter zu versuchen. Es macht keinen Sinn zu 



19

versprechen, bei jedem Versuch erfolgreich zu sein, da dies außerhalb 
der menschlichen Möglichkeiten liegt. Weiter zu versuchen, weiter 
aufzusteigen, das Herz weiter auf das Höchste auszurichten – all das 
liegt in unserer Reichweite.

Das Göttliche misst den Fortschritt nicht an der Abwesenheit von 
Misserfolgen, sondern an der Beharrlichkeit des Strebens. Der 
Suchende, der tausendmal hinfällt und tausendundeinmal wieder 
aufsteht, hat etwas Wichtiges bewiesen: Er hat sich geweigert, den 
Weg aufzugeben. Diese Weigerung ist an sich schon ein Sieg, und die 
Beharrlichkeit ist an sich schon eine Verwandlung. Mit der Zeit reift 
das, was als hartnäckige und manchmal mechanische Anstrengung 
beginnt, zu einer natürlichen Ausrichtung heran. Was zuvor Kampf 
bedeutete, beginnt nun zu fließen, und was zuvor geteilt war, wird 
nun zu einem Ganzen. 

Das geteilte Herz bleibt nicht für immer geteilt. 

Eines Tages findet es ohne großes Aufsehen ganz einfach seine 
Richtung.

Und wenn es das tut, fragt es sich, warum es jemals anders gehandelt 
hat.





20

Der Kampf in uns ist real. Der Weg durch diesen Kampf bedeutet 
ehrliche Sehnsucht. Das Ergebnis ist bereits in der Natur des 
Bewusstseins selbst geschrieben – was wahr ist, bleibt bestehen, und 
was falsch ist, verwelkt. Deine Aufgabe ist es, dich immer wieder auf 
das Wahre auszurichten, bis diese Ausrichtung dauerhaft wird.

Diese Ausrichtung wird Freiheit genannt.
Und diese Freiheit ruft dich, nach Hause zu kommen.

Om Shanti, Shanti, Shanti.

Mit Liebe und Respekt,
Kamlesh
Pujya Shri Lalaji Maharaj’s Geburtstag, 2. Februar, 2026

Message anlässlich des 153. Geburtstags von
Pujya Shri Lalaji Maharaj

1., 2. und 3. Februar 2026 in Kanha Shanti Vanam



21

Du kannst jederzeit mit der 
Heartfulness-Meditation beginnen! 
Nimm an Daajis dreiteiliger 
Masterclass-Reihe teil, in der er 
die Vorteile der Heartfulness-
Methode vorstellt und erklärt, wie 
du die Heartfulness-Entspannung, 
Meditation, Reinigung und das Gebet 
in deinen Alltag integrieren kannst. 
Alle Masterclasses sind kostenlos.

Entdecke die Heartfulness-Praxis
 – lerne, dich zu entspannen, 
zu meditieren, zu reinigen und zu beten.

Masterclasses mit Daaji

Heartfulness Praxis

https://www.heartfulnessmeditation.de/

https://heartfulness.org/global/masterclass/

https://heartfulness.org/global/masterclass/



